
1



La Doctrina Estoica y Defensa de 
Epicuro

Francisco de Quevedo y Villegas

textos.info
biblioteca digital abierta

2



Texto núm. 8690

Título: La Doctrina Estoica y Defensa de Epicuro
Autor: Francisco de Quevedo y Villegas
Etiquetas: Filosofía, tratado, ensayo, estoicismo, epicureísmo

Editor: Edu Robsy
Fecha de creación: 26 de diciembre de 2025
Fecha de modificación: 26 de diciembre de 2025

Edita textos.info

Maison Carrée
c/ des Ramal, 48
07730 Alayor - Menorca
Islas Baleares
España

Más textos disponibles en http://www.textos.info

3

http://www.textos.info


Nombre, origen, intento, recomendación y 
descendencia de la doctrina estoica

Defiéndese Epicuro de las calumnias vulgares

Al docto y erudito licenciado
Rodrigo Caro, Juez de Testamentos

Estudiemos algo para el que estudia, escribamos para el que escribe.

Pues hablar con el docto, para el que ignora, es acreditarse el que habla, 
no obligarle. Yo, señor, quiero que el libro y todo lo que en él es forzoso, 
se defienda en la caridad de los amigos. A D. Juan de Herrera di el 
tratado, a Vm. las cuestiones de él. Más eruditas fueran si de su nota las 
trasladara que escribiéndolas de la mía. Empero en la condición de mi 
obra no tiene lugar otra demostración de mi buena amistad. Escribiré lo 
que Vm. sabe mejor, como yo lo sé; por esto me contento con que se 
tolere mi discurso, sin pretender que se apruebe.

Los Estoicos, cuya doctrina nos dio en arte fácil y provechosa Epícteto, se 
llamaron así de Pórtico donde se juntaban: léese en Atheneo, III, aquellas 
hablillas del vario Pórtico. Por esto en el propio Atheneo, libro XIII, los 
llama un poema cómico (burlando de ellos) Portaleros. «Oíd (dice el 
cómico), los portaleros mercaderes de sueños, árbitros y censores de 
palabras.» De que se colige que entonces, como hoy, los mercaderes y 
hombres de negocios en la antigüedad se juntaban en los pórticos que 
llamamos lonjas. A esta afrenta del cómico, que por el pórtico llamó a los 
Estoicos mercaderes de mentiras, responde Tertuliano: Proscript. Adu. 
Haeretic. Porque cristiano se preciaba de Estoico, con estas palabras: « 
Nuestra institución es del Pórtico de Salomón »: autoridad que fortalece mi 
discurso en la opinión que tengo de su origen, de que hablaré en segundo 
lugar, porque los Peripatéticos y los Estoicos llamaron sus sectas del 
huerto y del lugar donde se juntaban, y no de los príncipes de aquellas 
doctrinas. Es advertencia que merece consideración. No tengo otro quien 
seguir en mi parecer; poca importaría, si mereciese que me siguiese otro. 

4



Los filósofos mayor reconocimiento tuvieron siempre al lugar que les fue 
oportuno para discurrir, y a quien les dio el ocio para asistir en él, que a los 
maestros que les enseñaban. Séneca me ocasionó esta interpretación. El 
juicio es mío, las palabras son suyas, él las dice, yo las aplico, epístola 
LXXIV: «Paréceme que yerran aquellos que sospechan que los fielmente 
dados a la filosofía son contumaces y enemigos, y despreciadores de los 
magistrados y de los reyes, y de aquellos por cuya autoridad es gobernada 
la república. Antes por el contrario, a ninguno son más agradecidos, pues 
a nadie dan más que a aquéllos a quien permiten gozar de ocio seguro. 
Por lo cual éstos a quienes para el propósito de bien vivir hace la 
seguridad pública, es necesario que al autor de este bien le reverencien 
como padre.» Aquel lugar que los guardaba la soledad en el rumor de las 
ciudades; aquel sitio que los vedaba su ocio en la ocupación espiritual; 
aquel huerto que con unas tapias juntaba los estudiosos y apartaba los 
solícitos; aquel pórtico que guardaba el retiramiento para el logro de todas 
las horas, sin el cual ni los maestros pudieran enseñar ni los discípulos 
aprender, con razón merecieron el blasón de las profesiones; y por esto el 
nombre y reconocimiento de padres, los ministros y reyes que disponen en 
las repúblicas el ocio que estos lugares guardan y logran.

Santifica David los portales y los atrios en la casa de Dios, salmo XLIII: «
Cuán amados son, Señor Dios de las virtudes, tus tabernáculos.» Y en el 
verso 2: «Porque es mejor un día en tus atrios que mil; tuve por mejor 
estar despreciado en la casa de mi Dios, que habitar en los tabernáculos 
de los pecadores.» Infinita reverencia se debe a los tabernáculos, atrios y 
casas divinas. Grande amor y reconocimiento a los pórticos y retiramientos 
virtuosos; y sumo aborrecimiento a todos los lugares y escuelas en que se 
juntan los malos y los pecadores. David empieza con esta doctrina, salmo 
I, «Bienaventurado aquel varón que no va al concilio de los impíos, que no 
anda en el camino de los malos, que no se sienta en la cátedra de la 
pestilencia.»

¡Oh, si aquella carta de nuestro Séneca a Lucilio valiese por carta de favor 
para los príncipes en recomendación de los estudiosos, contra cuyas 
horas se arruga el ceño de los que mandan, teniendo su ejercicio por 
espía y su juicio por acusación! Bien se conoce que la escribió con este 
intento Séneca, mas no se conoce que haya conseguido su intento.

El origen de los Estoicos es más anciano que el nombre y diferente del 
que muchos han hallado, y más noble pretendo que me deban estas dos 

5



postreras prerrogativas.

La secta de los Estoicos, que entre todas las demás miró con mejor vista a 
la virtud, y por esto mereció ser llamada seria, varonil y robusta, que tanta 
vecindad tiene con la valentía cristiana, y pudiera blasonar parentesco 
calificado con ella, si no pecara en lo demasiado de la insensibilidad; en 
que Santo Tomás la reprende y convence con las acciones de la vida de 
Cristo nuestro Señor Dios y hombre verdadero, y con él otros muchos 
doctores, y particularmente Pedro Comestor en su historia eclesiástica, en 
los lugares que Cristo, sabiduría eterna, se afligió, se turbó, se enojó, 
temió y lloró; esta doctrina tiene hasta hoy el origen poco autorizado, no el 
que merece y la es decente. No pudieron verdades tan desnudas del 
mundo cogerse limpias de la tierra y polvo de otra fuente que de las 
sagradas letras. Y oso afirmar que se derivan del libro sagrado de Job, 
trasladadas en precepto de sus acciones y palabras literalmente. 
Probarélo con demostraciones y con la cronología de los primeros 
profesores.

La doctrina toda de los Estoicos se cierra en este principio: que las cosas 
se dividen en propias y ajenas; que las propias están en nuestra mano, y 
las ajenas en la mano ajena; que aquéllas nos tocan, que estotras no nos 
pertenecen, y que por esto no nos han de perturbar ni afligir; que no 
hemos de procurar que en las cosas se haga nuestro deseo, sino ajustar 
nuestro deseo con los sucesos de las cosas, que así tendremos libertad, 
paz y quietud; y al contrario, siempre andaremos quejosos y turbados; que 
no hemos de decir que perdemos los hijos ni la hacienda, sino que los 
pagamos a quien nos los prestó, y que el sabio no ha de acusar por lo que 
le sucediere a otro ni a sí, ni quejarse de Dios. Job perdió sus hijos, la 
casa, la hacienda, la salud y la mujer, mas no la paciencia, y a los que le 
daban las nuevas de que los ganados se los habían robado, que el fuego 
le había abrasado los criados, y el viento le había derribado la casa, no 
respondía quejándose de los ladrones, ni del fuego, ni del viento: no decía 
que se lo habían quitado; decía que quien se lo dio lo cobraba: «Dios lo 
dio, Dios lo quita; sea el nombre de Dios bendito.» Y no sólo lo volvía, sino 
también le daba gracias porque lo había cobrado, y para mostrar que los 
reconocía por bienes ajenos, dijo: «Desnudo nací del vientre de mi madre, 
desnudo volveré.» No culpó Job a los ladrones ni a sí; la mujer le tentó 
para que culpase a Dios, y viéndole población de gusanos en un muladar, 
donde el estiércol le acogía con asco, le dijo: «Aun permaneces en tu 
simplicidad; bendice a Dios y muérete.» Reprendiéndole el bendecir a Dios 

6



con la ironía, y el no quejarse de él. A que respondió: «Has hablado como 
una mujer necia. Si los bienes los recibimos de la mano de Dios, ¿por qué 
no recibiremos los males?» ¿Quién negará que esta acción y palabras 
literalmente y sin ningún rodeo ni esfuerzo de aplicación no es y son el 
original de la doctrina estoica, justificadas en incomparable simplicidad de 
varón que en la tierra no tenía semejante? No es encarecimiento mío, sino 
voz divina del texto. Díjole Dios a Satanás: «Acaso consideraste a mi 
siervo Job, como no tiene semejante en la tierra, hombre simple y recto y 
temeroso de Dios, y que se aparta del mal.» En sólo este capítulo se lee 
todo lo que trasladó Epícteto por la tradición de sus antecesores en esta 
doctrina estoica. Léese la división de las cosas propias que son las 
opiniones de las cosas, y la fuga y la apetencia, el desprecio de las que 
son ajenas en la salud, en la vida, en la hacienda, en la mujer y los hijos. 
En recoger esto gasta Epícteto el capítulo primero y segundo, tercero y 
cuarto hasta el nono, sin escribir precepto que aquí no se vea ejecutado, y 
este postrero que numeré, enseña que a los hombres no los perturban las 
cosas, sino las opiniones que de ellas tenemos por espantosas, no 
siéndolo. Pone Epícteto el ejemplo en la muerte, y dice que si fuera fea, a 
Sócrates se lo pareciera. ¡Cuánto mejor la ejemplifica Job, de quien esta 
verdad se derivó a Sócrates! El mostró que ni la pobreza, ni la calamidad 
ultimada , ni la pérdida de hijos, ni la persecución de los amigos y de la 
mujer, ni la enfermedad, por asquerosa, más horrible que la muerte, eran 
por sí horribles ni enojosas; y no sólo tuvo buenas opiniones de todas, que 
es lo que estaba en su mano, sino que enseñó a su mujer a que tuviese 
buenas opiniones de ellas, y todo su libro no se ocupa en otra cosa sino en 
enseñar a sus amigos que los que él padece no son males, sino que las 
opiniones descaminadas que ellos tenían les hacían que les pareciesen 
males. No sólo Job tuvo el espíritu invencible en ellos, antes con estas 
palabras se mostró sediento de mayores calamidades, capítulo VI: «
Quien empezó me quebrante, suelte su mano y acábeme, y ésta sea mi 
consolación, que afligiéndome en dolor, no perdone.» Como pudo trasladó 
estas hazañosas razones Epícteto, cuando decía: «Plue, Domine, super 
me calamitates. ¡Llueve, oh Dios, sobre mí calamidades!»

El cap. XIII de nuestro Manual confiesa es discípulo, no sólo en el 
precepto, sino en las palabras propias de este sagrado libro. Dice así: en 
los que siguen la división de Simplicio en el original griego y texto latino, y 
en español Correa, Sánchez desigualó los capítulos con otra división, y yo 
sigo la suya: «Nunca digas perdí tal cosa, sino restituíla: si se muere tu 
hijo, no digas perdíle, sino paguéle. Robáronte la heredad, también dirás 
que la restituiste. Replicarás es ladrón y malo el que te la robó; ¿qué 
cuidado tomas tú del cobrador que envía el acreedor por lo que le debes?

7



»

Ya he referido el texto sagrado de la manera que Job hizo esto, pues 
dándole nuevas de que el fuego le había abrasado sus ganados y los 
pastores, y que el viento le había enterrado en su propia casa en su ruina 
sus hijos; que los Sabeos le habían robado las vacadas y las yeguadas, y 
los Caldeos le habían hurtado los camellos; sin diferenciar del fuego y del 
viento, a los ladrones los reconoció por cobradores que Dios le enviaba 
por los bienes que le había dado; y no dijo robáronme los ladrones, antes 
dijo: «Dios me lo dio, Dios me lo quita; como a Dios agradó, así se ha 
hecho; sea el nombre del Señor bendito.» Y para ver que reconoció 
literalmente a los ladrones por cobradores que Dios suele enviar, lo dijo en 
el cap. XIX, vers. 12: «Juntos vinieron sus ladrones, y se hicieron camino 
por mí, y cercaron en torno mi tabernáculo.» Últimamente traduce Epícteto 
de Job aquellas palabras literalmente: «Sicut Domino placuit, ita factum est
»; en el capítulo postrero: «Si Deo ita visum fuerit, ita fíat.»

Queda cuanto a la doctrina ennoblecido el origen estoico, deducido de 
este libro sagrado donde se lee obrada su doctrina y más abundante en 
todas sus palabras. Resta cronológicamente probar este origen. Todos 
nombran príncipe de esta escuela a Zenón Citieo, llamado así de la ciudad 
de Cittio, en Cypro. Éste fue discípulo de Cratete Cínico, y persuadido de 
honesta y urbana vergüenza, siguiendo los dogmas de los Cínicos, limpió 
su persona del asco que afectaban y la vida de la inmundicia de su 
desprecio; de que se colige que la doctrina de los Estoicos, que con este 
nombre empezó en Zenón, era de los Cínicos, a que Zenón añadió la 
limpieza porque el desaliño envilecido no la difamase. No está la humildad 
en lo vil, sino en el desprecio de lo preciso. La suciedad no es señal de la 
sabiduría, sino mancha. La sabiduría puede ser pobre y no debe ser 
asquerosa; mucho la dio Zenón en lo que la quitó: ya que no la inventó el 
primero, fue el primero que la vistió bien; tal andaba, que por no verla no la 
oían, y con traje decente la granjeó por silbos aplauso, y por escarnio se 
quitó, Estrabón, lib. XIV de la Patria referida a Zenón, tratado de Cyprio: «
Tiene puerto de Cittio, que se puede cerrar donde nació Zenón, capitán y 
príncipe de la secta estoica.» Diógenes: «Zenón Citieo de un pueblo griego 
de Cypro; empero que fue habitado de los Phenizes.» Dice Suidas lo 
propio: «Zenón se llamó por sobrenombre Phénix, porque los Phenizes 
fueron habitadores de su patria.» Dice Cicerón en la 5. a de las 
Tusculanas: «Que los de Cittio eran Phenizes.» Se colige de Diógenes 
Laercio en la vida de Zenón: «Reverenciaban a Zenón igualmente los 
Citieos que habitaban en Sidón

8



.» Colígese de todos los autores citados que los Cínicos y Zenón, que fue 
su discípulo, y el capitán de los Cínicos limpios y aliñados, que se llamaron 
Estoicos, se precian de ser naturales de las tierras confines con Judea, de 
donde se derivó la sabiduría a todas las naciones, por lo que no sólo es 
posible, sino fácil, antes forzoso, el haber los Cínicos y los Estoicos visto 
los libros sagrados, siendo mezclados por la habitación con los Hebreos, 
que nunca los dejaban de la mano. Lo que se colige de estas autoridades, 
y se prueba con la demostración que he hecho de su doctrina y del texto 
del libro de Job.

El intento de los Estoicos fue despreciar todas las cosas que están en 
ajeno poder, y esto sin despreciar sus personas con el desaliño y vileza; 
seguir la virtud y gozarla por virtud y por premio. Poner el espíritu más allá 
de las perturbaciones. Poner al hombre encima de las adversidades, ya 
que no puede estar fuera por ser hombre. Establecer por la insensibilidad 
la paz del alma, independiente de socorros forasteros y de sediciones 
interiores; vivir con el cuerpo, mas no para el cuerpo. Contar por vida la 
buena, no la larga. No por muchos los años, sino por inculpables. Tantos 
contaban que vivían como lograban. Vivían para morir, y como quien vive 
muriendo. Acordábanse del mucho tiempo en que no fueron; sabían que 
había poco tiempo que eran. Veían que eran poco y para poco tiempo, y 
creían que cada hora era posible que no fuesen. No despreciaban la 
muerte, porque la tenían por el último bien de la naturaleza; no la temían, 
porque la juzgaban descanso y forzosa. He llegado al escándalo de esta 
secta. En la paradoja de los Estoicos se lee con este título: «Puede el 
sabio darse la muerte, este decente y debe hacerlo.»

Animosamente se bebió la muerte Sócrates. Animosamente la saludó en el 
baño Séneca; aquél en la secta Jónica discípulo de Archelao ateniense, 
como todos afirman, sin que importe la contradicción que les hace en sus 
versos Sidonio, a quien desautorizan las contradicciones que hay en ellos 
propios. Y si bien fue de la secta Jónica, que Sidonio llama Socrática, fue 
el que primero mejoró el estudio de la astrología y filosofía moral en el de 
las costumbres. Y por esto con Séneca, que fue estoico, nombró a 
Sócrates, que lo fue antes que tuviesen el nombre: empero ni Sócrates ni 
Séneca, el uno bebiendo el veneno y el otro desangrándose en el baño, 
acreditaron la paradoja de poder el sabio y deber darse la muerte. Los dos 
estaban condenados a morir; no se tomaron la muerte, sino escogieron 
género de muerte, siendo forzoso padecerla. Referiré, no sin dolor, las 
palabras de Séneca, epist. LXXIX: «Poca diferencia hay de que la muerte 
venga a nosotros, o que nosotros vamos a ella. Persuádete que fue de 
hombre ignorantísimo aquella palabra: Hermosa cosa es morir su muerte

9



.» Razones que aun no las oyó sin reprensión la filosofía idólatra, que las 
condena la sacrosanta verdad cristiana. No sólo dice Séneca estas 
palabras, mas la aconseja y las persuade. De ira, III, cap. XV: «
A cualquier parte que mirares, allí está el fin de los males. ¿Ves aquel 
despeñadero? Por allí se baja a la libertad. ¿Ves aquel mar, aquel río, 
aquel pozo? Allí en lo hondo habita la libertad. ¿Ves aquel árbol corto, 
seco e infeliz? La libertad cuelga de él. ¿Ves tu cuello, tu garganta, tu 
corazón? Huidas son de tu cautiverio. Dirásme: muy trabajosas salidas me 
enseñas, y que requieren mucho ánimo y valentía. ¿Preguntas, pues, cuál 
sea el camino para la libertad? Cualquier vena en el cuerpo.» Ni el ser 
Séneca cordobés, ni el ser tales los escritos de Séneca, han podido 
acallarme para que en esta parte no diga que con ellas antes se mostró 
Timón que Séneca, tanto peor cuanto mejor hablado. Timón digo, el que 
por enemigo del género humano condenaron, aquél que rogaba y 
persuadió a los hombres a que se ahorcasen de un árbol que tenía 
dedicado a este fruto. ¿Cómo, ¡oh grande Séneca! no conociste que es 
cobardía necia dejarse vencer del miedo de los trabajos; que es locura 
matarse por no morir? Contigo, no con Fanio, hablaba Marcial cuando dijo:

«Matóse Fanio al huir
De su enemigo el rigor:
Pregunto yo: ¿no es furor
Matarse por no morir?»

Desquitéme de un español con otro. Admírame que admirando nuestro 
Séneca en su Epicuro la valentía con que llamó bienaventurado día suyo 
el que moría combatido de incomparables dolores de la vejiga y de los 
intestinos llagados, aconsejase la muerte violenta y desesperada por no 
padecerlos.

Y es de advertir que no porque Séneca tenga opinión de que es lícito 
darse la muerte, es opinión estoica; no lo es sino de un Estoico. Oigamos 
a nuestro Epícteto: «Hombres, sufrid; aguardad a Dios, hasta que él os 
llame y os desate de este ministerio: entonces volved a él; ahora padeced 
con ánimo igual, y vivid esta región en que os puso, porque de verdad es 
corto el tiempo de esta habitación, y fácil y no pesada a los que así lo 
sienten.» Por ser palabras éstas tan enriquecidas de verdad y tan 
piadosas, que pudiera haberlas dicho varón cristiano, se leen en favor de 
ellas y en acusación de los Estoicos, que dijeron las contrarias. Esta sutil 
es acusación de San Agustín, de Civ., XIX, capítulo IV: «Yo me admiro con 
qué vergüenza afirman que no hay males, diciendo que si fueran tantos 
que el sabio no los pueda sufrir, o no los deba tolerar, que puede darse 

10



muerte y sacarse de esta vida.»

Débame la doctrina estoica que la defienda de la fealdad de este error, en 
que algunos Estoicos se culparon.

En muchas cosas, con palabras enojadas juntamente, acusó a los 
Estoicos e hizo burla de sus doctrinas el gran Plutarco, siendo así que 
todos sus opúsculos morales son estoicos. Escribió un libro que intituló: 
De las comunes noticias contra los Estoicos: en algo, como hombre, había 
de pecar el juicio de Plutarco, y si pecó fue en esta parte; persuádome que 
todo lo que escribió contra los Estoicos fue dictamen del humor y no del 
seso. No se podía contradecir a Plutarco, sino por defender la doctrina 
estoica; es disculpa de mi atrevimiento la inocencia del culpado, a quien, 
no sólo en el libro citado impugna, sino en otros dos; tiene el uno por título: 
Compendio del comentario en que se muestra que los Estoicos escriben 
cosas más absurdas que los poetas; y el otro: De las repugnancias de los 
Estoicos. Los encarecimientos y las demasías, señas son de enojo, no de 
igualdad. Aunque no falta razón para responder a estos tres libros, me 
falta tiempo y lugar en esta prefación. Satisfaré al mayor ímpetu, en que 
Plutarco quiere probar que los Estoicos escriben cosas más absurdas que 
los poetas. Tales son sus palabras, y a cada una seguirá con asistencia de 
triaca mi respuesta: El sabio estoico cerrado no está detenido. No su mejor 
parte, porque la cárcel cierra el cuerpo, no la mente, no el juicio, no el 
buen propósito, no los pasos del entendimiento, no los actos de la voluntad 
libre en las prisiones. Ningún tirano ha podido inventar cárcel para las 
potencias del alma, ni sus crueldades han sabido pasar de los sentidos; no 
pasa del cuerpo su poderío. Despeñado no padece violencia. No la padece 
el sabio sino en su cuerpo: si muere despeñado, no la padece el sabio, 
sino su vida. No llama violencia el sabio que le despeñen, porque sabe 
cuán fácil es despeñarse él mismo, y que son muchos los que se han 
despeñado por donde subían alegres, por donde bajaban cuidadosos, por 
donde andaban seguros; sabe que el golpe le da la vida que se había de 
acabar sin golpe, que el alma no se despeña si no peca. Quien ayuda al 
que va cayendo a que caiga, y al que se muere a que muera, ¿cómo le 
puede hacer violencia si le ayuda? Si le pudo tener, si le pudo remediar y 
no lo quiso, más mostró flaqueza en lo que dejó de hacer que fuerza en lo 
que hizo. El sabio más quiere morir digno de vivir, que morir indigno de la 
vida. El sabio con la sombra del cuerpo defiende la luz del alma, entretiene 
con la tierra y el polvo las venganzas del tirano, con la ceniza que le 
satisface le engaña. En los tormentos no padece. No, porque los 

11



tormentos y los tiranos padecen a quien los sufre. Si pudiera, hablando 
como Plutarco, referir cuántos mayores tormentos padecieron los tiranos 
en la constancia de los mártires que los mártires en los tormentos, el divino 
español San Lorenzo convenciera esta oposición. El santo ardía en las 
parrillas, diciendo: «Tirano, vuélveme desotro lado, que ya está asado éste
»; y al tirano le servían estas palabras de parrillas. Mas, pues, no me es 
lícito retraer mi respuesta al sagrado de la Iglesia, acordaré a Plutarco de 
Anaxágoras, que haciéndole Nicocreonte majar vivo con martillos de 
hierro, martillaba él a Nicocreonte con decirle: «Maja, maja el costalillo, 
que Anaxágoras está donde no puede quebrantarle tu mano.» ¿Qué mejor 
respuesta que la que se ve? Aquí está el sabio en tormentos, y no padece; 
aquí padece el tirano que atormenta. Cristo nuestro Señor Dios y hombre 
verdadero, dijo: «No temáis a los que sólo pueden matar el cuerpo.» 
¿Quién negará que Anaxarco obedeció lo que no había oído (bien sin fe 
verdadera), y que Plutarco duda de lo que ve, y contradice la verdad que 
sabe? Si le abrasan, no se quema. No se quema el sabio que arde, 
quémase el vestido de su vida en el cuerpo, que no se puede negar es 
parte del hombre. Los tiranos queman la estatua de lo que no pueden 
quemar. Blasón mentiroso es suyo decir: queman, al que queman la 
estatua: contra los sabios y los buenos no pasa, digámoslo así, de la 
estatua su poder; a él no alcanza el fuego; está más allá de las iras de los 
hombres; aquel sólo pasa su castigo y sus hogueras más allá del cuerpo, 
que puede quemar las almas. Queman la parte terrestre del sabio, no al 
sabio. Aunque es entretenido, es a propósito lo que dijo un caballero 
francés, en tiempo del gran Enrique: huyóse por graves delitos de Turín; 
pasó los Alpes en las mayores nieves del invierno; supo después que le 
habían quemado en estatua el propio día que pasó los hielos de los Alpes, 
y dijo: «En mi vida he tenido más frío que el día que me quemaron.» Esto 
que dice de su estatua con verdad el delincuente, dice con más verdad de 
su cuerpo el sabio, y con gloriosa victoria triunfando el mártir de Cristo. 
Derribado en la lucha, caí invencible. No lucha el sabio, en sale al 
certamen, no desciende en la estacada; así lo dice Epícteto, que el sabio 
será invencible si no lucha ni pelea. Nadie vence sino al que se le opone; 
el sabio no se opone sino a los vicios y malos afectos: si le vencen, no es 
sabio; si los vence, es invencible. Rodeado de municiones, no está cercado
. No, por la propia razón que estando preso probé que no estaba detenido; 
está cercado su cuerpo, que es la cerca más apretada que tiene el sabio, y 
pues, rodeado del cuerpo, no está cercado en el alma en sus operaciones 
voluntarias, menos lo estará en las municiones. Si le venden los enemigos, 
no puede ser esclavo. No, porque los enemigos venden el cuerpo, que es 

12



esclavo del sabio; no el sabio, que ni puede ser vendido ni esclavo. El 
sabio sólo es esclavo si sirve al cuerpo; si se sirve del cuerpo, siempre es 
libre; en el cautiverio reina. Por esto los enemigos venden el esclavo del 
sabio, no al sabio. Al discípulo que de la escuela estoica aprende virtud, le 
es lícito decir:

Desea lo que quisieres
Que todo lo alcanzarás

A estas palabras no respondo yo, porque Epícteto las desmiente en su 
Manual, cap. XIII: «No desees que lo que se hiciere se haga a tu voluntad; 
antes si eres sabio, has de querer que las cosas se hagan como se hacen
.» Expresamente enseña lo contrario de lo que le impone Plutarco. El dice 
que el Estoico desee lo que quisiere y lo alcanzará todo. El Estoico dice 
que no ha de desear que alguna cosa se haga a su voluntad, sino 
acomodar su voluntad a cualquiera cosa que se haga. A mí me tocó 
mostrar en esta parte a Plutarco falto de razón, y a los Estoicos mostrarles 
falto de verdad. La virtud los da riqueza, los adquiere reinos, los granjea la 
fortuna, los hace dichosos, abundantes de todo, todos de sí suficientes, 
aunque no tengan ni una moneda de patrimonio. Esta ironía de Plutarco 
hace verdad a su pesar la virtud a quien atribuye en el Estoico estas 
riquezas, este reino, esta felicidad, esta abundancia. ¿Quién negará que 
sola puede la virtud dar estas cosas, sino quien ignora la opulencia de la 
virtud? No niego que todas estas cosas mismas aparentemente las reciben 
los malos de los delitos y de otros peores, y que se gastan más veces en 
precio de maldades que en premio de méritos; mas estos bienes en la 
mano injusta que los da pierden la naturaleza, y en la codicia que los 
recibe el uso. A los peces igualmente los da alimento la mano que se le 
arroja porque se sustenten, y la que se le ofrece disimulando el anzuelo 
para pescarlos; del uno tragan muerte, del otro alimento. El pecado y el 
delito dan riquezas, reinos, felicidad y abundancia: con anzuelo pescan y 
no dan. La virtud sola las da sin cautela y engaño. Si la justicia las debe 
solamente a la virtud, ¿por qué se persuade Plutarco que será tramposa 
con la virtud la justicia, y que no hará lo que debe hacer la que castiga en 
todos el no hacer lo que deben? No me hubiera atrevido a contradecir a 
Plutarco, si me hubiera podido atrever a culpar en esta parte a los Estoicos.

El instituto de esta secta fue de apatía o insensibilidad, excluyendo 
totalmente el padecer afectos: esta totalidad la condenaron los Pitagóricos 
y los Peripatéticos. De los menos antiguos, Lactancio, libro VI: «Furiosos 
son los Estoicos que no templan los afectos, sino los quitan, y quieren en 
alguna manera castrar al hombre de cosas propias en su naturaleza

13



.» San Jerónimo contra los Pelagianos, libro I: «Según los Estoicos, se ha 
de carecer de afectos para la perfección; según los Peripatéticos, esto es 
difícil e imposible, y a esta opinión favorece toda la autoridad de la 
Sagrada Escritura.» El propio santo doctor de la Iglesia, que autoriza con 
la Sagrada Escritura la opinión de los Peripatéticos, desautoriza la de los 
Estoicos en la apatía, y la condena herética con el séquito de los 
Pelagianos: «Todos los afectos se pueden quitar, y todas sus fibras de 
Pitágoras y de Zenón lo aprendieron los Pelagianos.» Julio Lipsio, varón 
doctísimo, en su Manuducción a los Estoicos, dice que confiesa que lo 
aprendieron de Zenón; empero se admira que el Santo dijese que lo 
aprendieron de Pitágoras, sentido lo contrario, como constantemente lo 
prueba Lipsio. Yo quisiera que a Lipsio le asistiera para con el santísimo y 
doctísimo Padre aquella piedad con que por no confesar yerros en Plauto, 
ni en Marcial, ni en Varrón, y universalmente en todos los autores 
profanos, enmendaba, restituía lo que disonaba, pues era mucho más 
justo presumir y consentir yerro en todos ellos que en San Jerónimo, y 
más en cosa que no pudo ignorar. Agradezco a Lipsio el haberme dejado 
esta enmienda, cuanto le acuso el haberla dejado error. Son forzosas las 
palabras latinas del Santo: «Omnes affectus tolli posse, omnesque eorum 
fibras, a Pythagora, et Zenone, Pelagianus hausisse.» Es enmienda que 
en el yerro tiene de sí tantas señas como letras, pues en Pythagora están 
con su ortografía todas las de Apathia invertidas, y en el amanuense o 
impresores tuvo ocasión al ver las letras formales de Pythagoras en 
Apathia, y no conocer su figuración por ser griega, y parecerles que 
tratando de filósofos era voz confín a Pythagoras, y que no había filósofo 
de aquel nombre; hace forzosa esta enmienda el ser allí forzosa esta 
palabra Apathia, por ser la formal ocasión del error. Santo Tomás, doctor 
angélico, y con él todos, condenan esta insensibilidad católicamente, sin 
que pueda ser lícita alguna respuesta. Yo, para mostrar que no se me ha 
causado la afición con los Estoicos, confesando ser hoy herejía afirmarlo, y 
error en la antigüedad, como lo prueban todos, me esforzaré a 
interpretarlos. Ellos dicen que no se han de sentir algunos afectos, y esto 
enseñan y esto mandan. Persuádome que algunos, por la palabra sentir, 
entendieron dejar vencer de los afectos, puesto que de sentirlos nacen las 
virtudes, como la clemencia, piedad y conmiseración, y de vencerse de 
ellos procede la pusilanimidad para poder producir las virtudes. No es 
cortesía descaminada entender bien lo que dijeron algunos de aquellos 
que encaminaron todas sus acciones al bien; muchas cosas los debemos, 
débannos una.

14



Su descendencia y genealogía empieza en el origen de los Cínicos, en 
Zenón; prosigue en Cleantes, Crisipo, Zenón Sidonio, Diógenes, llamado 
Babilónico; Antípatro, Panecio, Posidonio, Perseo, Erillo, Aristodechio, 
Atenodoro, Esfero, Zenodoro, Apolonio, Asclepiodoro, Archidemo o 
Arched, y Soción. A la doctrina estoica añade la fuente de las ciencias 
Homero; Séneca, siendo Estoico, los negó esta honra y principio en la 
epístola 88, y con las propias razones que se le niega, se le debe 
conceder; no fue en Séneca envidia culpable, fue severidad celosa. 
Sócrates no fue Estoico; empero la doctrina estoica fue de Sócrates: lo 
propio digo de Sófocles y Demóstenes, de ninguno con más razón que de 
Sófocles. Filón se confiesa Estoico con el libro Todo sabio es libre. Platón 
no se puede negar que fue Estoico, si lo profesan sus obras. Entre los 
Romanos lo fueron los Tuberones, los Catones, los Varrones, Traseas, 
Peto, Helvidio Prisco, Rubelio, Plauto, Plinio, y Tácito, y Marco Antonio, 
emperador, y todos los que Sexto Empírico cuenta. Fue Estoico Virgilio, y 
siguió la Apathia, como expresamente lo enseña en el segundo libro de las 
Geórgicas: «Neque illi, aut doluit miserans inopem, aut invidit habenti.» 
Hubo algunos cristianos en la antigüedad que sintieron bien de los 
Estoicos; de éstos fue Arnobio, y más afecto Tertuliano, y el grande 
Panteno, doctor de Alejandría en las cosas sagradas. Dícelo San 
Jerónimo: «Panteno, filósofo de la secta Estoica, fue enviado a la India por 
la grande gloria de su erudición, a predicar a Cristo a los Brahmanes, y a 
los filósofos de aquellas gentes.» Autorizó la doctrina Estoica Clemente 
Alejandrino, como se conoce leyendo sus admirables escritos. San 
Jerónimo sobre Isaías, cap. XX, los califica con estas palabras: «
Los Estoicos en muchas cosas concuerdan con nuestra doctrina.» Lipsio 
añade para lustre en nuestros tiempos de los Estoicos a San Carlos 
Borromeo, si bien fue más que Estoico, pues no cabe en la doctrina suya 
lo que cupo en su santidad cristiana. Yo añado al beato Francisco de 
Sales, pues en su introducción a la Vida devota, expresamente incluye el 
Manual de Epícteto, como se conoce en los capítulos de la humildad. 
Añado a Justo Lipsio: fue cristiano Estoico, fue defensor de los Estoicos, 
fue maestro de esta doctrina. El doctor Francisco Sánchez de las Brozas, 
blasón de España en la Universidad de Salamanca, se precia de Estoico; 
en el comento que hizo al cap. VI de Epícteto, él lo dijo. Yo no me atrevo a 
referir sus palabras; yo no tengo suficiencia de Estoico, mas tengo afición 
a los Estoicos: hame asistido su doctrina por guía en las dudas, por 

15



consuelo en los trabajos, por defensa en las persecuciones, que tanta 
parte han poseído de mi vida. Yo he tenido su doctrina por estudio 
continuo; no sé si ella ha tenido en mí buen estudiante.

16



Defensa de Epícuro

Resta la defensa de Epicuro: no la hago yo; refiero lo que hicieron 
hombres grandes, ni en este caso es mi caridad la primera con este 
nombre. Arnaudo, en su libro que llama Juegos, la imprimió, mas dejando 
lugar a que yo no perdiese el tiempo en ésta.

No es culpa de los modernos tener a Epicuro por glotón, y hacerle 
proverbio de la embriaguez y deshonesta lascivia; lo mismo precedió en la 
común opinión a Séneca: execrable maldad fue en los primeros, que le 
hicieron proverbio vil para los que les siguieron necesariamente después; 
la infamia ajena más fácilmente se cree que se dice, y peor, pues siempre 
se añade. Diógenes Laercio dice que Diotimo, Estoico, de envidia fingió 
muchos escritos torpes y blasfemos, y le achacó otros a Epicuro, y los 
publicó para difamarle y desacreditar la escuela. Pocos hay en murmurar 
de otro, que no les parezca poco lo que oyen y verdad lo que creen. Esto 
sucedió a Epicuro con los demás filósofos, con la intervención de las 
ruindades de la envidia. Epicuro puso la felicidad en el deleite, y el deleite 
en la virtud, doctrina tan estoica, que el carecer de este nombre no la 
desconoce; desembarazó la atención de sus discípulos, como de trastos, 
de la dialéctica sofística, de la cual habló sola, porque la lógica en lo 
escolástico es grande y valiente, parte de la teología; y el condenar la 
dialéctica (entiéndese sofística) en que fundaban su mayor pompa los 
otros filósofos, fue ocasión de aborrecer y difamar a Epicuro. Con 
felicísimo estilo le defiende el primer fragmento de Petronio Arbitro; mucho 
pierde quien me obliga a traducir sus palabras: estas cosas fueran 
tolerables, si hicieran lugar a quien se encamina a la elocuencia: ahora con 
la hinchazón de las cosas y el vanísimo rumor de las sentencias, sólo 
aprovechan para que cuando vengan a la corte sospechen que han sido 
llevados a otro orbe de la tierra; por esto me persuado que los muchachos 
se hacen ignorantísimos en las escuelas, pues ninguna cosa de las que no 
son en uso, oyen ni ven.

Poco es para esta defensa voz elegante; oigamos voz elegante, doctísima 
y sagrada. San Jerónimo sobre la epístola de San Pablo a Tito: «
Los Dialécticos, de quienes Aristóteles es príncipe, suelen tender redes de 
argumentos y concluir la vaga libertad de la retórica en las zarzas de los 

17



silogismos: si esto hacen aquellos de quienes la contención es arte propia, 
¿qué debe hacer el cristiano, sino huir la contienda?» San Ambrosio en el 
Exameron: «De la manera que el agua (como dicen) puede estar sobre el 
orbe, revolviéndose el orbe; tal es la astucia dialéctica. Dame cosa a que 
te pueda responder, porque si no me la das, no responderé palabra.» San 
Agustín contra Cresconio, gramático: «Esta arte que llaman dialéctica, la 
cual no hace otra cosa sino demostrar con la conclusión, o la verdad a las 
verdades, o la mentira a las mentiras.» San Ambrosio, de Fide ad 
Tratianum: «Los herejes fundan toda la fuerza de su veneno en la arte 
dialéctica, la cual, por sentencia de los filósofos, se define arte que no 
tiene fuerza de instruir los estudios, sino de destruirlos.» No hubo otros 
filósofos sino los Epicúreos que dijesen que la dialéctica destruía, y no 
instruía los estudios. Sígase, que pues Epicuro con razón desechó la 
dialéctica sofística, y que con la verdad indignó contra si todos los 
filósofos, que valiéndose de la palabra deleite, en que ponía la felicidad, 
callando la virtud en que decía consistir el deleite, difamaron al filósofo 
más sobrio y más severo. Que Epicuro dijese quo no había deleite sin 
virtud. Séneca lo dice en el libro IV de Beneficios, cap. II: «La virtud 
ministra los deleites; no hay deleite sin virtud.» El mismo, en el libro de la 
Vida bienaventurada, cap. XII: «No se dan a la lujuria impelidos de 
epicuros; antes entregados a los vicios abrigaron en los retiramientos de la 
filosofía su lujuria, y acuden donde oigan alabar el deleite, ni buscan aquel 
deleite de Epicuro: así lo siento por ser sobrio y seco.» Y en el cap. XIII: «
De verdad éste es mi parecer (diré a pesar de nuestro vulgo): Epicuro 
enseñó doctrina santa y recta, y así te acercas triste.» Estas palabras por 
sí tienen soberanía, dichas por nuestro Séneca, ¡cuan grande estimación 
solicitan a Epicuro! ¡Cuán justa indignación contra los ignorantes que le 
difamaron, y particularmente contra Leónides, autor de condenada 
memoria, por su libro, en que llama a Epicuro Tersites de los filósofos; y 
estudiando en su mengua oprobios que decir al gran filósofo, gasta su 
pluma en distraimientos de la envidia. Este inútil escritor griego le trata con 
tal ignominia, cuando Lucrecio en sus versos, consolando al hombre de 
que ha de morir, con referir que murieron los príncipes y los sabios, por 
último encarecimiento del poder de la muerte, dice:

Murió el mismo Epicuro fenecido
El curso de su vida, el que en ingenio
Todo el género humano aventajaba,
Como sol celestial a las estrellas
A todos los demás oscurecía.

18



Mi Juvenal, que a mi juicio escribió la política en versos con nombre de 
sátiras (no sin cuidado), pues este género de filosofía más necesita de lo 
sátiro que de lo comendable, porque más veces está el bien en lo que se 
deja de hacer que en lo que se hace, reprendiendo los glotones y 
desordenados, pone por ejemplo de los sobrios y abstinentes en todo rigor 
a Epicuro, sátira 13:

Y quien ni lee los Cínicos, ni estudia
Dogmas de los Estoicos, que difieren
Solamente en la capa de los Cínicos,

Ni a Epicuro contenta con legumbres 
Del huerto pobre.

Y en la sátira 14:

Si me pregunta alguno la medida 
Del censo que será bastante, digo
Que cuanto pide hambre, sed y frío,
Y cuanto a ti, Epicuro, te bastaba
En los huertos pequeños.

Constante cosa es que se sustentaba el Epicuro de agua y hierbas. En 
una carta suya que cita Laercio, dice que pan y agua le sustenta, y pide un 
poco de queso para regalarse. Plinio dice fue el primero que introdujo 
huertos en la ciudad. Séneca habla de Epicuro con suma veneración, y se 
alaba de que no habla de él como el inútil y rabioso Cleomedes, libro de la 
Vida bienaventurada, cap. XIV: «Yo no digo lo que muchos de los 
nuestros, que la secta de Epicuro es maestra de maldades; empero digo: 
mal nombre tiene, infamada está, mas sin razón.» Sabía Séneca lo que 
Diógenes Laercio refiere en la vida de Epicuro, con estas palabras: «
Diótimo Estoico, por aborrecimiento que le tenía, le difamó cruelmente 
publicando por de Epicuro quinientas cartas lascivas y deshonestas, y 
achacándole las que andan con nombre de Crisipo.» En todo tiempo ha 
habido hombres infames que han tenido en más precio infamar a los 
famosos, que hacerse famosos siendo infames; en Epicuro ya lo hemos 
visto; en Homero ya se vio en Zoilo, que hubiera sido el más vil ignorante 
si Julio Escalígero siguiéndole, y a Escalígero otros abominables idiotas, 
no hubieran excedido su afrenta. ¡Oh postrera impiedad! Hacer en Epicuro 
proverbio de los vicios, las virtudes; de la deshonestidad, al continente; de 

19



la gula, al abstinente; de la embriaguez, al sobrio; de los placeres 
reprensibles, al tristemente retirado en estudio, ocupado en honesta 
enseñanza. Muchos hombres doctos, muchos padres cristianos y santos le 
nombraron con esta nota, no porque Epicuro fue deshonesto y vicioso, 
sólo porque le hallaron común proverbio de vicio y deshonestidad: en ellos 
no fue ignorancia, fue gravamen a la culpa que tenían los que con sus 
imposturas le introdujeron en hablilla. Séneca, cuyas palabras todos los 
hombres grandes reparten por joyas en sus escritos, repartió en las suyas 
las de Epicuro, donde se leen con blasón las estrellas. Cicerón llamó al 
libro que se intitula Canon entre las obras de Epicuro, libro que cayó del 
cielo. Escribió tantos libros, que dice Laercio fueron infinitos, y que excedió 
en el número a todos los filósofos; los títulos de todos son útiles, son 
decentes, son, como es lícito decir en un gentil, santos: entre otros, 
escribió el libro de Apetencia y fuga, que es toda la doctrina estoica que 
Epícteto abrevió en las dos palabras Sustine et abstine. Esto movió a 
Séneca en el libro de la Vida Bienaventurada, cap. XXX, a decir: «
En esto difieren dos sectas, la Epicúrea y la Estoica, mas cualquiera 
encamina al ocio por diferente camino. Dice Epicuro: el sabio no se llegará 
a la República sino cuando interviniere causa. Zenón dice: llegaráse a la 
República el sabio si no se lo impidiere alguna cosa: el uno apreció el 
propósito; el otro la causa.» Igualmente se apiadaron del sabio Zenón y 
Epicuro en dificultarle los cargos políticos; parece que no puede admitirlos 
sin aventurarse; puestos son más apetecidos del asunto que del sabio. 
Más frecuente es Epicuro en las obras de Séneca, que Sócrates y Platón, 
y Aristóteles y Zenón. El aprecia mucho de hacerlo, y da la razón en la 
epístola VIII: «Puede ser que me preguntes por qué de Epicuro refiero 
tantas cosas bien dichas, y no de los nuestros. ¿Por qué razón juzgas que 
estas voces son de Epicuro, y no públicas? Muchos poetas dicen lo que 
dijeron los filósofos o debieron decir.» Por esto en veinte epístolas Séneca 
le cita todas las veces que necesita de socorro en las materias morales 
que escribe: dice en la VII: «A Metrodoro, a Erimacho, a Polieno, varones 
grandes, no los aprovechó la escuela de Epicuro, sino el trato.» Calificaba 
alabanza de la vida de Epicuro, aprovechar más con el ejemplo que con la 
doctrina. En la IX refiere que dijo Epicuro: «Si a alguno no le parece 
bastante lo que posee, aunque sea de todo el mundo señor, es miserable
.» ¿Quién puede ser sabio que no diga estas palabras? ¿Quién bueno que 
no las obre? En la XII dice que Epicuro dijo: «¿Qué tienes tú que 
embarazarte con lo ajeno? Lo que es verdad es mío, perseveraré en 
introducirte a Epicuro.» Al que Séneca quiere aprovechar con Epicuro le 
asiste. En la XIII: «¿Qué cosa hay más vergonzosa que el viejo que 
empieza a vivir? No añadiera el autor de esta sentencia si no fuera retirada 
entre los dichos de Epicuro, los cuales yo me precio de alabar y apropiarme

20



.» ¡Oh grande Séneca, que te precias de lo que te aprovechas, que 
nombras al autor ignorado de la sentencia que te ilustra! Eres lo que se ve 
raras veces, fiel y docto. En la XVIII: «Tenía ciertos días señalados aquel 
maestro del deleite, Epicuro, en que escasamente satisfacía la hambre, 
para ver si faltaba algo del gusto consumado y lleno, y cuánto, y si era 
digna la falta de ser recompensada con grande trabajo: no gastaba un 
dinero cabal todo el sustento de Metrodoro, que no había arribado a tanta 
perfección.» Esta acción más facciones tiene de ayuno que de glotonería: 
más muestran a Epicuro y a Metrodoro penitentes que bacanales. En la 
epístola XIX: «Según lo pide el discurso nos hemos de valer de Epicuro, 
que dice: antes debes considerar con quién comes y bebes, que no lo que 
comes y bebes.» Primero quiere se aseguren las costumbres en la 
compañía, que satisfacer el apetito en la mesa. Epístola XXI: «¿Referiré el 
ejemplo de Epicuro escribiendo a Idomeneo, y queriéndole reducir al 
cambio ancho (así lo leo yo, no vida, ni vía especiosa, sino espaciosa) a la 
gloria fiel y permanente, siendo rígido ministro del poder, y ocupado en 
grandes negocios. Díjole: si eres ambicioso de gloria, más fama te darán 
mis cartas, que todas estas cosas que reverencias, y por que te 
reverencian. ¿Acaso mintió? ¿Quién conociera a Idomeneo, si Epicuro con 
sus cartas no le hubiera ilustrado? Todos aquellos grandes magistrados y 
sátrapas, y el propio rey, de quien el titulo de Idomeneo se derivaba, alto 
olvido los sepulta.» Poderosa virtud, que con una carta reduce un tirano de 
la licencia del poder a la gloria segura de la virtud, y con una cláusula en 
que le nombra, le da la memoria que no pudo guardar del olvido su mismo 
príncipe. En la propia epístola: «A este Epicuro escribió aquella notable 
sentencia, con la cual le aconseja a Pythoclea no le enriquezca por el 
público y dudoso camino. Si quieres, dijo, enriquecer a Pythoclea, no le 
has de añadir dinero, sino quitarle la codicia.» ¡Oh alma grande y 
generosamente docta, fecunda de partos tan felices! ¿Cuál seso humano 
sin luz de fe, encaminó al espíritu riqueza tan decente? Bien admiró 
nuestro Séneca estas palabras, pues consecutivamente dijo: «Tan clara es 
esta sentencia, que no necesita intérprete; tan docta, que no ha menester 
esfuerzo.» Y más abajo pocos renglones, bien a propósito de Cleomedes, 
y otras lechuzas ciegas de esta luz de Epicuro, dice Séneca: «
Por eso de mejor voluntad refiero las admirables sentencias de Epicuro; 
porque aquellos que a su nombre disfamado se acogen llevados de mala 
esperanza, imaginando hallar rebozo de sus maldades, experimenten que 
en cualquier parte que se acogieren han de vivir bien.» Con este propio fin 
refiero todas las palabras de Epicuro, con el mismo le defiendo, deseo que 
nadie halle acogida en hombre tan admirable para su desenvoltura, 

21



rescato de poder de los vicios el talento admirable que se debe a los 
virtudes. No pudo ser tan eminente varón secuaz de las abominaciones; 
no lo fue, fue su reprensión, fue su desengaño. En la XXIII pudo 
responderte con la voz de tu Epicuro, y calificar esta carta: «Molesto es 
empezar siempre la vida, o si de esta manera se declara más este sentir; 
mal vive quien siempre empieza a vivir.» Esta voz no pudo salir por 
garganta frecuentada de ahítos y embriagueces, no pudo ser paso de 
oráculos y de glotonerías. Quien decía que vivía mal, quien siempre 
empezaba a vivir, no podía vivir como quien no piensa morirse. En la XXIV 
reprende Epicuro no menos aquellos que desean la muerte, que a los que 
la temen: «Qué cosa tan ridícula como apetecer la muerte, cuando con el 
miedo de la muerte inquietas tu vida.» En pocas palabras condena con 
suma elegancia Epicuro la opinión de algunos estoicos que referiremos, 
afirmando que el sabio puede y debe darse la muerte. Olvidóse Séneca 
que le citaba contra sí: no empero es falta de memoria, antes sobra de 
ingenuidad. No rehusó citar la verdad contra sí. En afirmar que se debía 
dar muerte el sabio, se mostró estoico, y en contradecirse, buen estoico. 
¡Oh grande Séneca! Cuán felizmente sabes acertar, aun cuando te 
contradices. En la XXV: «Agua y pan desea la naturaleza, nadie es pobre 
de esto: pues quien en estas cosas descansó su deseo, puede competir 
en felicidad con Jove, como dice Epicuro, de quien alguna voz mezclaré en 
esta carta, de tal manera (dice) haz todas las cosas, como si alguno te 
viese.» Y pocos renglones mas abajo: «Lo mismo aconseja Epicuro. 
Entonces principalmente te retira a ti mismo, cuando eres forzado a estar 
en la multitud.» Estando sólo conocía Epicuro que eran testigos de sus 
acciones su conciencia dentro de él, y sobre él Dios; quería que el hombre 
obrase a solas como si fuera espectáculo de todos. Aconsejaba por más 
importante soledad la que se tenía en los propios concursos. Ninguno dijo 
primero que Epicuro que el mejor solitario era el que sabía estar solo entre 
la gente. En la XLVI, tratando de un libro que le envió Lucilo, y alabándole 
encarecidamente dice: Quam dissertus fuerit ex hoc intelligas, licet levis 
mihi visus est, cum esset nec mei, nec tui temporis, sed qui primo aspectu, 
aut Titi Livii, aut Epicuri posset videri. He trasladado las palabras latinas, 
porque como reconocerá el docto que tiene ingenio, están erradas, yo las 
leo y restituyo así: Brevis mihi visus est, nec esse mei, nec tui temporis: lo 
que confirma el sed, que con relación comparativa le juzga por digno de 
Tito Livio, o de Epicuro: Levis mihi visus est, leí brevis; que la mayor señal 
de que en libro es bueno, es que parezca breve, y el error fue fácil. Esta es 
la versión del lugar, como lo he leído. «De esto podrás entender cuán 
docto me pareció tu libro, parecióme breve, que no era de tu tiempo, ni del 
mío, sino que a la primera vista podía parecer de Tito Livio, o de Epicuro

22



.» Bien encarecido queda el alto espíritu de Lucilio, de donde se conoce lo 
sublime del estilo de Epicuro, pues porque creyese la oración, le nombra 
Séneca después de Livio. En la LIV dice Epicuro: «Hay algunos que se 
encaminan a la verdad sin socorro de otro, de si hicieron camino para sí; 
éstos alaba sumamente, a los cuales asistió su propia inclinación, que 
ellos mismos se aventajaron; otros necesitan de ayuda ajena, que no 
fueran a la verdad, si alguno no les precediera; empero siguen bien: de 
éstos, dice, es Metrodoro.» No gasta Epicuro palabras en otros sujetos, 
que en la virtud, en el virtuoso y en la verdad. En el LXVII: «Daréte en 
Epicuro división de los bienes, semejante a la nuestra. En su opinión hay 
algunos bienes que él deseara tener, como la quietud del cuerpo, libre de 
toda incomodidad, la remisión del ánimo, contento con la contemplación de 
sus bienes. Otros hay, que si bien no los desea, los alaba y aprueba, como 
la falta de salud, que ya dije, y la molestia de gravísimos dolores y 
enfermedades, en la cual estuvo Epicuro, aquel día suyo postrero 
fortunadísimo: dice que padecía de la vejiga y úlceras del vientre, dolores 
que no podían aumentarse, y con todo llama bienaventurado aquel día.» 
Reconoce Séneca a Epicuro por estoico en la división de los bienes: yo le 
reconozco por el mejor estoico en la tolerancia de los últimos dolores. 
Quien de todos los días que vivió llamó sólo bienaventurado aquel en que 
combatido de excesivos dolores moría, ¿cómo fue creíble que tenía por 
bienaventuranza los desórdenes del vientre? El grande Epicuro, ni 
despreció la muerte, ni la temió, ni los dolores se la hicieron desear, ni 
aborrecer. Hizo lo que dijo, murió como decía que se había de morir, vivió 
para poder morir, como lo dijo. Epístola XCIII: «¿Acaso no te parece 
igualmente increíble, que quien está padeciendo sumos tormentos diga 
soy bienaventurado? Y con todo, esta voz se oyó en la misma oficina de 
los deleites: Bienaventurado es este día en que espiro, dijo Epicuro, 
cuando las úlceras de los intestinos y el dolor insuperable de la orina le 
atormentaban.» Repetir Séneca cuatro veces esta acción y palabras de 
Epicuro en sus epístolas, no es prolijidad, sino admiración. No es pobreza 
de noticia de otro ejemplo, es pobreza de otro ejemplo, en otro que 
Epicuro. Verdad es que es decir una misma cosa, más algo más trae, 
cuanto se repite más. No se contenta Séneca con decirlo, vuélvelo a decir 
para persuadirlo. Muchas veces se ha de decir la cosa, que pocos hacen 
alguna vez, y que todos deben hacer muchas. En el libro de la pobreza a 
Lucio, por empezarle Séneca con majestad, dice: «Dice Epicuro que es 
honesta cosa la pobreza alegre.» ¿Qué cosa pudo decir más honesta 
Epicuro, ni se pudo oír con mayor alegría? En otros muchos lugares cita 
Séneca a Epicuro, que dejo por no crecer en libro este cuaderno, donde lo 

23



que Diógenes Laercio, Séneca, Petronio y Juvenal dijeron de Epicuro 
muestra su grande doctrina, su encarecida virtud, su alta elocuencia, su 
rica pobreza, su abstinencia y su constancia, y juntamente la causa de que 
los otros filósofos le envidiasen, hasta fingir obras deshonestas e infames, 
y publicarlas por de Epicuro. Grande es esta defensa donde bastaba 
nombrar a Séneca; empero mayor es el haber yo referido lo que él enseñó 
y dijo, como Séneca lo cita. Dará fin a esta defensa la autoridad del Sr. de 
Montaña, en su libro, que en francés escribió, y se intitula Essais ó 
Discursos, libro tan grande, que quien por verle dejara de leer a Séneca y 
a Plutarco, leerá a Plutarco y a Séneca. En el cap. II de le crueldad, lib. II: «
Parece que el nombre de la virtud presupone dificultad y contraste, y que 
no se puede ejercitar sin padecer. ¿Esto acaso puede ser causa por la 
cual nosotros llamamos a Dios bueno, fuerte, liberal, justo? Empero 
nosotros no le llamamos virtuoso: sus operaciones son todas puras y sin 
contraste. De los filósofos, no sólo los estoicos, sino los epicúreos, y a 
éstos yo les defiendo de la opinión común, que es falsa, no obstante aquel 
mote sutil, de quien le dijo, eran infinitos los que pasaban de su escuela a 
la de Epicuro y ninguno al contrario. Yo creo bien, que de los gallos se 
hacen muchos capones, más de los capones nunca se hizo un gallo; 
porque a la verdad, en firmeza y rigor de opiniones y preceptos, la secta 
epicúrea no cede en ninguna manera a la estoica.» Y en el propio libro, 
cap. X de los libros: «Plutarco tiene las opiniones platónicas, dulces y 
acomodadas a la compañía civil: el otro las tiene estoicas y epicúreas, más 
apartadas del uso común, según mi parecer, más acomodadas en 
particular, y más firmes.» Cicerón, De natura deorum, libro I, manda que 
Epicuro sea tenido en reverencia; éstas son sus palabras: «El solo vio 
primero que hay dioses, cuya razón, fuerza y utilidad, recibimos de aquel 
libro suyo celestial. De la regla y del juicio.» Y en el primero de las 
Cuestiones tusculanas, dijo: «No sólo de los epicúreos, a los cuales yo no 
desprecio, antes, no sé por qué, del hombre docto son despreciados.» 
Severo el Sr. de Montaña, juzga que en lo verdadero, rígido y robusto no 
cede la doctrina de Epicuro a la estoica: no dice que la excede, no, porque 
no es verdad, sino porque no era fácil de creerse; dice que Plutarco era 
platónico, cuyas opiniones son opuestas a las estoicas y epicúreas; esto 
es, descubrir la causa, porque tan esclarecido varón como Plutarco, 
vencido de la pasión de su secta, contradijo con tanta pasión la estoica.

He procurado desempeñarme de las promesas de esta introducción previa 
a la doctrina estoica. La secta es fuera del común sentir, mejor diré, 
contraria; los términos con que se declara son forasteros a los espíritus 

24



vulgares, más altos de lo que puede percibir la oreja: por eso dijo Séneca, 
XIII: «No hablo contigo en la lengua estoica, sino en otra más baja»; es 
lengua no sólo diferente, sino extraña la de la verdad; es amarga, óyese, y 
en vez de aprenderse se teme: en esta lengua escribió Epícteto, en esta 
escribió Epicuro, no en la que le achacaron a la gula y embriaguez los que 
no conocieron su culpa en no obedecerla. Difamáronle, los torpes filósofos 
idólatras. Admiróle Séneca, admiróle: con él deshonra al grande cordobés, 
quien no lo creyere en esto, quien no le siguiere. No soy quien le defiende, 
oficio para mí desigual; soy quien junta su defensa, porque no pueda 
blasonar el vicio, que fue tan admirable filósofo su secuaz. Errores tuvo 
Epicuro como gentil, no como bestia: aquéllos le condenan los católicos; 
éstos le achacaron los envidiosos, y después por hallarle ya común 
proverbio y único de los vicios, los doctos y los santos le advirtieron por 
escándalo: San Crisólogo, sermón V: Epicuro se tradunt, ultimo de 
speradonis et voluptatis autore. Comúnmente se dice negó la inmortalidad 
del alma; este error tan feo no se colige de su vida ni de sus palabras, ni 
de llamar bienaventurado el día en que moría atormentado de inmensos 
dolores: antes es confesión de lo contrario, según las señas que da el 
Espíritu Santo, de los que no creen otra vida en el Libro de la Sabiduría. 
Las señas de hombre sin Dios, son gozar de todos los placeres y gustos, 
porque no creen otros; empero no gozar de ninguno y abstenerse de 
todos, y llamar bienaventurado el día de la muerte, señas son de creer otra 
vida. Acúsanle de que negó la Providencia divina: yo trato este punto en mi 
libro que intitulo: Historia teologítica, política de la divina Providencia. Sea 
que erró en esto, mas diga la causa el grande Padre Agustino, en su libro 
de Las ochenta y tres cuestiones, donde prueba que la ceguedad de la 
mente no puede ver a Dios: «De la manera que la vista de los ojos, si está 
enferma, juzga que no hay lo que no ve, por demás la imagen presente 
asiste a los ojos cuando tienen cataratas, así Dios, que en todas partes 
está, no puede ser visto de los ánimos cuya mente está ciega.» Por esto 
no vio Epicuro a Dios y a su providencia; porque su mente no alcanzó la 
vista, que a nosotros nos da la fe que alcanzamos. Y, pues, por 
misericordia de Dios tenemos la luz que le faltó a él y a todos los filósofos 
gentiles, estimemos lo que vieron, y no les acusemos lo que dejaron de 
ver; cuando lo condenáremos no difamemos su memoria, sí 
contradijéremos sus escritos. Oigamos por Epicuro a Eliano de varia 
historia, lib. VI, en el título Epicuri sententia et faelicitas. Epicuro Gargecio 
decía: «A quien poco no le basta, nada le basta.» El mismo decía que se 
atrevería a competir de la felicidad con Júpiter, si tuviera agua y pan. 
Habiendo tenido Epicuro este sentimiento, otra vez trataremos con qué 

25



intención alabó el deleite.

Nada dejó por decir Eliano en defensa de Epicuro, y aunque no declaró, 
como lo promete, de qué deleite hablaba, en Cicerón se lee 
repetidamente, L, De natura Deorum: «Nosotros los epicúreos ponemos la 
bienaventuranza de la vida en la paz del alma, y en carecer de todas las 
dádivas.» Y en el tercero de las Tusculanas: «Niega Epicuro que se puede 
vivir bien sin virtud. Niega que la fortuna tenga alguna fuerza en el sabio, 
antepone la comida pobre a la espléndida. Niega que hay algún tiempo en 
que el sabio no sea bienaventurado.» Y en el primero de Tusculanas: «
Vienen no sólo catervas de epicúreos, que contradicen, a los cuales no 
desprecio: más no sé cómo cualquiera doctísimo lo desprecia.» Yo me 
admiro de lo que se admiró Cicerón en el segundo De Finib. «
Epicuro siempre dice que el sabio es bienaventurado, tiene fin en las 
codicias, desprecia la muerte, siente sin algún miedo la verdad de los 
dioses inmortales, no duda si será mejor salir así de la vida: instruido con 
estas cosas, siempre está en deleite.» Y en el segundo De Finibus: «
Niega Epicuro (ésta es vuestra luz) que nadie pueda vivir con deleite, que 
no viva honestamente.» Y en el tercero de las Tusculanas: «No sin causa 
se atrevió a decir Epicuro, siempre goza de muchos bienes el sabio, 
porque siempre está en deleite.» Y hablando Cicerón en la proposición 
capital que acerca de la Providencia divina le acusan, dice en el tercero de 
las Tusculanas: «Con verdad pronunció Epicuro aquella sentencia: Lo que 
es eterno y bienaventurado, ni padece negocio ni le hace padecer.» Si 
esto ha de ser verdad, es forzoso que se regule con la fe santa y católica, 
entendiendo que Dios, aunque cuida de todo, él no padece cuidado ni 
ocupación de toda su Providencia, que le embarace o sea molesta, 
achaques de los que los hombres llaman negocios, cuidados y 
ocupaciones.

No ignoro que el propio Cicerón acusó a Epicuro en muchas cosas, y le 
contradijo en muchas opiniones. Sucede a Cicerón contradecirse, así lo 
dice Quintiliano, libro III, cap. XIII: paulum in his secum etiam Cicero 
dissentit: mas con reverencia de tan grande varón, oso decir que Cicerón 
fue muy interesado en sus opiniones, y que padeció en su defensa la 
terquedad de causídico, que procuran por el precio, no sólo disculpar los 
delitos, sino defender las virtudes y méritos. Y es cierto que en los libros 
de la filosofía mostró Cicerón más su oficio que su seso: quien los leyere 
me disculpará con lo que leyere, y verá son estas palabras menos de mi 
pluma que de la suya. En el primero De natura Deorum, dice: «Y de 
verdad, no entiendo por qué razón Epicuro quiso más decir que los dioses 
eran semejantes a los hombres, que decir que los hombres eran 

26



semejantes a los dioses.»

Admírame que Cicerón ignorase cosa a que le puede responder cualquier 
ignorante, como en mí lo verifico: fue la causa que como no se ve, ni 
alcanza, ni puede comprender la naturaleza de Dios, y la del hombre se ve 
y entiende por advertencia científica, declarar lo no conocido por lo 
conocido a nuestro modo de entender, y lo contrario, era irracional axioma 
repetido. Cristiano es: «Por las cosas que fueron hechas, se ven las cosas 
que se entienden.» Enséñanos esto la Iglesia católica con la sagrada 
adoración de las imágenes de Dios Padre, y del Espíritu Santo, y de las 
almas y ángeles, pintándolas a semejanza de los hombres, para que 
nuestros sentidos sean capaces de lo incomprensible, a nuestro modo de 
entender.

En otra parte dice Cicerón, se espanta que Homero quisiese más pintar a 
los dioses como hombres, que a los hombres como dioses. Pues Cicerón 
repite esta (a su parecer) advertencia; preciado estaba de ella, o 
empeñado en acreditarla, cosa aun a su elegante persuasión difícil. Yo no 
califico a Epicuro, refiero las calificaciones que hallo escritas de su doctrina 
y costumbres, en los mayores hombres de la gentilidad; diligencia hecha 
primero por Diógenes Laercio, por Eliano, por Séneca, por Cicerón, y en 
nuestros tiempos por Arnaudo, en que yo que los junto soy el sexto, que 
no pudiendo añadir autoridad a esta defensa, la añado un número. Dos 
cosas, empero, añado, y pongo en consideración a los lectores: que 
Cicerón para impugnar en algunas partes la doctrina que fue de Epicuro, 
se vale de lo que falsamente le impusieron sus envidiosos con cartas 
fingidas. La otra que se lee frecuentemente, que desterraron de diferentes 
repúblicas los Epicúreos, más nunca a Epicuro: antes Cicerón dice que por 
veneración de su memoria se traía su retrato en los dedos en anillos, y 
Laercio, que se le hicieron estatuas, y se le señalaron fiestas. De esto, 
tengo por causa que Epicuro, para atraer fáciles a los hombres a la virtud, 
la llamó deleite, nombre que hace más gente en nuestra naturaleza que el 
de virtud y autoridad y filosofía. Los viciosos, que fueron los Epicúreos 
desterrados, acudieron al nombre deleite, para autorizar sus vicios y 
desautorizar a Epicuro. Lo que consiguieron, sin culpa de los que le 
nombran proverbio de gula y deshonestidad; no de otra manera que ha 
sucedido en nuestra España a Juan de la Encina, que, siendo un 
sacerdote docto y ejemplarísimo, cuerdo y pío, como consta de sus obras 
impresas, en que se leen muchas de seria erudición, a quien llevó en su 
compañía el excelentísimo señor Marqués de Tarifa cuando fue en voto a 

27



visitar la Casa Santa, que, no sólo le honró con su lado, sino imprimiendo 
en el libro que Su Excelencia hizo de su viaje, el propio viaje escrito en 
verso por el mismo sacerdote Juan de la Encina; sólo porque entre otras 
obras de versos suyos imprimió un juguete que llamó Disparates, se ha 
quedado injustamente por la tiranía del vulgo en proverbio de disparates, 
tan recibido, que para motejar de necedades las de cualquiera, es el 
común y universal modo de decir, son disparates de Juan de la Encina. A 
mi ver, es tan ajustado el caso, que se pueden consolar el uno con el otro, 
y desengañar a todos del agravio, sin razón de entrambos. Clemente 
Alejandrino, stromatum I, llama a Epicuro príncipe de los autores impíos, y 
San Agustín en muchas partes. Empero, hablan del Epicuro que hallaron 
introducido en proverbio de la maldad y de la doctrina impía, que al 
nombre de Epicuro atribuyó falsamente Diotimo.

Temo, escarmentado, que unos hombres que en este tiempo viven de 
hazañeros del estudio, cuya suficiencia es gestos y ademanes, han de 
ladrar el haber osado yo moderar a Cicerón las alabanzas en la filosofía; 
quiero entretenerles los dientes con las palabras del Diálogo de los 
oradores, cuya posesión anda dudosa entre Tácito y Quintiliano: en las 
obras del uno se imprime con nombre del otro. Dice así, hablando de 
Cicerón: «Porque sus primeras oraciones no carecen de vicios de la 
antigüedad, es lento en los principios, largo en las narraciones, ocioso en 
los fines, tarde se conmueve, raramente se enciende.» Y aunque estas 
acusaciones no son pocas, ni leves, añade muchas más. Consideren estos 
doctores en tropelía que, si en la arte oratoria, que fue su blasón y su 
oficio, y toda su presunción, fue tan reprensible, que no es considerable 
que lo sea en la filosofía, ni yo soy el que sólo en esta parte no le admito. 
Léase a Hortensio Laudio en sus paradojas; léase Mayaxio cuán 
sólidamente opugna las paradojas de Cicerón.

Y si estos censores avinagrados, que apoyan lo auténtico de sus 
embustes en las rugas de su frente, hubieran leído al propio Cicerón, y 
todo el primer libro de Los fines de bienes y males, frenaran en estas 
palabras sus lenguas: «Accurate autem quondam á L. Torquato, homine 
omni doctrina erudito defensa est Epicuri sententia de voluptate.» «
Con gran cuidado en otro tiempo fue defendida la sentencia de deleite de 
Epicuro por L. Torcuato, hombre erudito en toda doctrina.» Conocieran a 
su pesar cuán antigua es la defensa de Epicuro, y cuán grandes hombres 
la hicieron , y si leyeran todo el libro hasta el fin, vieran erudita, eficaz, 
honesta y verdadera la defensa de Epicuro, según él la enseñaba, no 

28



como se la inficionaron los envidiosos, que le impusieron cartas y tratados 
disolutos y sacrilegos. Y si bien en el segundo libro Cicerón impugna la 
defensa hecha en el primero por Torcuato a las opiniones de Epicuro, son, 
leídas con seso, réplicas que sólo condenan el que las hace.

Sexto Empírico hace en sus obras muy frecuente mención de Epicuro, 
Adversus Mathematicos, al principio dice: «De una propia suerte parece 
que sienten los Epicúreos y los Pyrrhónicos, más no con una propia acción
.» Y pocos renglones más abajo: «En muchas cosas es avisado de 
ignorante Epicuro, y por no puro en el común hablar, puedo ser la causa el 
aborrecer a Platón y a Aristóteles, y a otros semejantes que se preciaban 
del conocimiento de muchas disciplinas.» No dice Sexto Empírico que fue 
tenido por ignorante, porque lo era, sino porque tenía por ignorantes a 
Platón y a Aristóteles.

Y en el propio libro, cap. III, cuyo título es ¿Que es la gramática? empieza: 
«Siendo así que de parecer del sabio Epicuro no es lícito inquirir, ni dudar, 
sin anticipación, será conveniente, antes todo, considerar qué es gramática
». Y en el capítulo XIII dice: «Averiguase que Epicuro aprendió sus 
principales dogmas de los poetas.» Y los verifica con Homero y con 
Epicharmo. Y en el propio capítulo dice: «Epicuro no tomó de Homero el 
decir que el término de la grandeza era el deleite: muy diferente es decir 
que algunos cesaron de comer y beber y haber satisfecho su apetito, como 
decir:

Después que el apetito fue vencido
De comer y beber

»Ha de decir que es el término de las grandezas en los deleites la carencia 
de dolor.» Más benignamente declara esta opinión Sexto Empirico que 
Cicerón. En este sentido prometió declararla Eliano. Prosigue tres 
renglones más abajo: «Decir que la muerte es nada, Epicharmo lo dijo, 
mas demostrólo Epicuro, y lo admirable no fue decirlo, sino demostrarlo.» 
En el libro VII contra los matemáticos, dice: «Cuentan a Epicuro con éste, 
como quien desterraba la lógica contemplación. Otros hubo que afirmaron 
que no desterraba en universal la lógica, sino sólo la de los estoicos.» Y en 
el libro X, folio 466: «Decía Epicuro que la filosofía era operación que con 
razones y argumentos hacía la vida bienaventurada.» No dijo que la 
embriaguez y lascivia, sino la filosofía. Y estos méritos reconoció aquel 
verso que se lee en Petronio:

Ipse pater veri doctus Epicurus in arte

29



.

Blasón que, si bien en Petronio está profanado, cuya ironía ocasionó 
Cleomedes, llamándole inventor de la verdad, cuando falsamente 
afirmando dijo, que el sol se apagaba chirriando en el mar, como una 
lucerna. Empero es tan único Epícteto en la gentilidad, que no se lee de 
otro hombre a quien aquellas almas erradas que mancilló la idolatría 
llamasen padre de la verdad, sino sólo a Epicuro: que le llamaron así por 
aclamación consta. Y la razón la colijo yo de Sexto Empírico contra los 
matemáticos, pág. 197: «Como a Epicuro, por razón de que muchos a una 
voz dicen de él que halló la verdad.» Hallo que Lactancio, De divino 
premio, libro

VII, cap. I, dice estas palabras: «Sólo Epicuro, según Demócrito, fue 
verdadero; en ésta, pues, dice, que el mundo tuvo principio y tendrá fin.»

Yo bien sé que no halló la verdad, y que sólo la halla quien halla a Cristo 
Nuestro Señor, que es verdad, camino y vida. Bien sé que no fue padre de 
la verdad; porque sé que Dios es sólo verdadero, y que es Dios verdadero 
de Dios verdadero. Y sé por las palabras del Apóstol: «Que Dios es 
verdadero, y todo hombre mentiroso, como está escrito.» Condeno en 
Epicuro todas las palabras y opiniones que condena la santa y sola 
verdadera Iglesia católica romana.

Defiendo su opinión infamada por los envidiosos, no con mis palabras, 
sino como se ha leído con las de Diógenes Laercio, con las de L. Torcuato, 
con algunas de Cicerón, con Eliano, con toda la pluma de nuestro gran 
Séneca, con la severidad de Juvenal, con el peso elegante y admirable del 
juicio del Sr. Montaña, con la diligencia de Arnaudo. Advierta, pues, el 
interesado en su terquedad, que en no restituir a Epicuro, condena a todos 
los referidos por peores que Epicuro, según él se acusa. Repare en el 
nombre de Séneca venerable, empeñado en esta defensa: reverencie en 
sus escritos toda la majestad de la filosofía idólatra: no se constituya reo 
de tan facineroso desprecio, que será juntar a lo idiota lo profano.

Y porque se conozca que son antiguos estos oprobios a los que difaman a 
Epicuro, referiré las palabras de Diógenes Laercio, con que responde a 
todos aquellos que refiere. Decían de Epicuro era bebedor, y que tenía su 
felicidad en el deleite, y el deleite en la glotonería y embriaguez y rameras. 
En el lib. X, al principio, dice Sed hi proferto insaniunt. «Más de verdad 
éstos no saben lo que dicen; porque afirman muchos fue este varón 
increíblemente agradable a todos. Testifícalo su patria, que le honró con 
estatuas de metal, y la inmensa cantidad de amigos que todas las 

30



ciudades llenaba, los discípulos que le asistían, a quien instruyeron 
aquellas dogmáticos sirenas, menos un Metrodoro Estratonicense, que se 
pasó de él a Carneades, sin duda porque le era pesada de aquel 
incomparable varón la bondad inmensa, y la perpetua sucesión de su 
escuela, que despoblándose las demás todas permaneció sola, 
continuándose con repetidos concursos. Tuvo suma piedad para sus 
padres, fue bienhechor de sus hermanos, clementísimo con sus esclavos, 
como se lee en su testamento, pues juntamente con él filosofaron, entre 
los cuales fue clarísimo el que referimos, fue su apacibilidad extremada 
para con todos. ¿Qué diré del culto de los dioses?» Palabras son éstas 
fielmente traducidas de Laercio en el lugar citado, en que se conoce 
cuáles razones movieron a nuestro Séneca a alabar tanto su doctrina y a 
preciarse de ella, y juntamente con las postreras palabras que encarecen 
en Epicuro el culto de los dioses, me acuerdo de lo que dijo Séneca en el 
lib. IV De los beneficios, cap. IV: «No da Dios beneficios; mas seguro y 
descuidado, apartado del mundo hace otra cosa (o lo que Epicuro juzga 
por mayor felicidad), nada hace.» De estas razones coligen todos que 
Epicuro sintió que no había Providencia; y siendo así, como Laercio dijo, 
que cuidó del culto de los dioses, parece, como lo tengo declarado, que no 
quiso decir que no hacía nada, sino que lo hacía sin padecer cuidado en 
hacerlo, o solicitud embarazada; nuestra manera de hablar en español me 
declara: decimos de quien hace algo sin cuidado, parece que no hace 
nada, nada hace en hacerlo.

En el lib. IV De los beneficios, cap. II, son estas las palabras de Séneca: «
En esta parte tenemos controversia con la turba delicada y umbrática de 
los epicúreos, en su convivio, de los que filosofan acerca de ellos, la virtud 
es ministra de los deleites, a ellos obedece, a ellos sirve, vélos sobre sí, 
dice, no hay deleite sin virtud.»

Esta cláusula no razona contra Epicuro, sino contra la turba de los 
epicúreos. Ya tenemos dicho cuán diferentes son. Advierto empero que las 
palabras de los epicúreos son: «La virtud es ministra de los deleites.» Esto 
impugna Séneca. Las palabras de Epicuro son: «No hay deleite sin virtud.» 
Cicerón, en el lugar citado lo confesó. Honesta ilación es, que si no hay 
deleite sin virtud, que el deleite que hay es virtuoso. Séneca aquí, más útil 
que sólido, dice contra los epicúreos: «No hay virtud si puede seguir; sus 
principales partes son guiar, debe reinar y estar en el sumo lugar: tú la 
mandas que siga.» Y pocas palabras más abajo: «De esto sólo se disputa 
si la virtud es causa del sumo bien, o si es el sumo bien. ¿Juzgas que 

31



preguntar esto es sólo inversión del orden? Mas ésta es confusión, y 
manifiesta ceguedad preferir lo postrero a lo primero. No me indigna que 
después del deleite se ponga la virtud, sino que totalmente se mezcla con 
el deleite.» Bien a propósito me valdré de Agelio en dos lugares expresos, 
en que contra Plutarco defiende a Epicuro, en razón de acusarle la misma 
colocación de términos en los silogismos. Lícito es responder a Séneca 
con lo que se responde, y aun se reprende a Plutarco por la doctrina de 
Epicuro, Agelio, lib. II, cap. VIII: «Plutarco, en el segundo libro de los que 
compuso de Homero, dice de Epicuro: necia e ineficazmente usó del 
silogismo»; y cita las propias palabras de Epicuro: «La muerte no nos toca, 
porque lo desatado no siente, y lo que no siente no nos toca.» Acusa 
Plutarco que dejó pasar lo que en primer lugar había de decir. La muerte 
es disolución del alma y del cuerpo: demás de esto, habiendo olvidado el 
antecedente que debía poner primero, usa de él como si lo hubiera puesto 
para sacar la conclusión. Perfectamente en esta parte este silogismo, si no 
precede esta mayor, no puede concluir. Con verdad concluyó Plutarco esto 
tratando de la forma y orden del silogismo; porque si se ha de discurrir 
conforme el orden y método lógico, así se debía discurrir. La muerte es 
disolución del alma y del cuerpo. Lo disuelto no siente, lo que no siente no 
nos toca. Más Epicuro, siendo tal hombre, no dejó por ignorancia aquella 
parte del silogismo ni pretendió formar el silogismo con todos sus números 
y fines, como en la escuela de los filósofos: antes por ser evidente la 
separación del alma y del cuerpo en la muerte, no le pareció necesario 
expresarla, por ser cosa notoria a todos: de la misma suerte puso la 
conclusión del silogismo, no en el fin, sino en el principio. ¿Quién no echa 
de ver que no se hizo por ignorancia? También en los escritos de Platón 
hallarás silogismos defectuosos.

En el cap. IX el propio Agelio dice así: «En el propio libro Plutarco 
reprende al propio Epicuro, que usó de una palabra poco propia y de 
impropia significación. Estas son las palabras de Epicuro. Definición de la 
magnitud de los deleites, carencia de todo dolor: no debió decir de todo 
dolor, sino de toda cosa congojosa y triste: dice que la carencia se ha de 
significar del dolor, no del dolorido. Demasiada menudencia y casi frialdad 
es la de Plutarco en acusar a Epicuro, observando las dicciones. Estos 
cuidados de palabras y elegancias, no sólo no las afecta Epicuro, antes las 
condena.» Hasta aquí son palabras de Agelio, y con ellas hemos 
respondido a la delgada contradicción de nuestro Séneca a los epicúreos, 
y añadido otro defensor a Epicuro en la antigüedad.

32



Advierto que Séneca, hablando de la turba epicúrea, la llamó delicata et 
umbrática, palabra de reprensión, como se ve en Petronio: «Nondum 
umbraticus doctor in Xevia deleverat.» Que a Epicuro ya hemos visto que 
le llama sabio, y a su doctrina santa.

Lactancio, en el libro III De falsa sapientia, capítulo VII, dice: «Epicuro 
decía que el sumo bien estaba en el deleite del ánima. Aristipo, en el 
deleite del cuerpo.» Por este lugar se conoce que Epicuro no ponía la 
felicidad en el deleite del cuerpo; parece se ha de enmendar este lugar en 
Lactancio, y leer Crisipo donde se lee Aristipo, pues consta de Diógenes 
Laercio en la vida de Epicuro, escribió cartas lascivas y deshonestas, que 
Diotimo impuso a Epicuro, y murió de beber, y se emborrachaba, si bien 
Aristipo fue viciosísimo, y como refiere Diógenes Laercio en su vida, 
Xenophón le aborreció, y escribió un libro contra el deleite, por ser Aristipo 
defensor del deleite, que es lo que Lactancio le atribuye, lo cual defiende la 
lección y prueba en favor de Epicuro; empero yo, si se ha de enmendar, 
antes lo enmendaría en Laercio, leyendo Aristipo, movido de las palabras 
referidas y de la disolución de sus acciones, que son las que acusan a 
Epicuro, y no se leen de Crisipo.

No es mía sola la opinión de que son diferentes doctrinas la de los que 
llaman epicúreos y la de Epicuro, y que aquélla fue condenada y ésta 
admirada. El doctísimo español Francisco Sánchez de las Brozas, en su 
prólogo a Epícteto, lo dice con estas palabras, en que defiende 
acérrimamente la doctrina y virtud de Epicuro, prefiriéndola a la estoica y a 
la peripatética.

«Otros, como fueron los epicúreos, dijeron que, pues no había más que 
nacer y morir, que todo regalo corporal se debía preferir.

»Tres opiniones que más tocaron la verdad quiero examinar, y después 
veremos cuál siguió Epícteto. La primera y la mejor de todas fue la del 
filósofo Epicuro, si bien se entendiera, fue que puso la felicidad y la 
bienaventuranza en el deleite y contento. Aristóteles, en el libro X de sus 
Morales, declara esta opinión, y la aprueba mucho, diciendo que este 
deleite y gozo se entiende en el ánimo; porque dice que los dioses del 
cielo se llaman propiamente Machares, que es decir muy gozosos; así, 
que el deleite del ánimo es el que da la bienaventuranza. Esta opinión de 
Epicuro vino a ser tan abominable, por ser mal entendida de sus secuaces, 
y tomada corporalmente, y en afrenta de su inventor, porque él fue muy 
abstinente y muy buen hombre.»

33



El maestro Gonzalo Correas, en sus notas a la tabla de Cebes, tiene esta 
opinión con tales palabras: «Epicúreos los que siguieron a Epicuro, que 
puso la felicidad en el deleite, y entendiéndolo él del ánimo, se lo interpretó 
el vulgo por el deleite corporal.»

Juan Bernacio, hombre docto, que en nuestro tiempo ha sido el solo 
comentador juicioso, asistiendo a la mente y al texto filosófico del autor, 
cuando todos se ocupan en confundir con manuscritos y borrar con 
enmendaciones los autores en las cosas, que ignoradas no hacen falta a 
la doctrina, creciendo el volumen y la nota en examinar si uno se llamó 
Liberio, o Niberio, o Linerio, como si hubieran de casar con él una hija sin 
importar a la sentencia, en su comentario a Boecio, en el libro admirable 
De Consolación, libro III, prosa 2. a , tiene esta opinión por la inocencia de 
Epicuro, con estas palabras: «Epicuro es tenido por maestro de maldades: 
Preguntará alguno si con razón, siendo así que el deleite de Epicuro se 
refiere a lo poco y a lo tenue, y la que nosotros llamamos virtud llama él 
deleite.»

Responde Bernarcio en esta cláusula con Séneca, en el libro 
De la vida bienaventurada, cap. XIII, y añade el lugar de Eliano ya citado 
por mí.

Oberto Gifanio, sobre Lucrecio, en la carta a Juan Sambuco, tratando de 
las cosas que escribió tocantes al ánimo en deleites y vicios, dice:

«De ijs profecto tam escribit copióse, et sánete , ut verum esse videatur, id 
quod de Epicuro scribit Diogenes, falso accusari eum d quibusdam, quod 
voluptati nimium tribuerit; meramque eorum esse calumniam, qui ea, quoe 
vir Ule de animi tranquillitate intellexisset, ad corporis voluptates 
detorquerent, qud de re, etiam initio libri secundi poeta noster 
elegantissimis canit versibus: et clarissimus Imperator Cassius Epicuri ac 
Philosophise studiossus ad Cicer. ij, inquit, qui a nobis vocantur, sunt 
omnesque virtutes, et colunt et retinent, ut ipsius Epicuri verbis ibidem 
commemorat Cassius. Cicero ipse huic hoeresi, máxime inimicus, multis 
tamen locis bonos viros epicúreos, nullosque ex Philosophis minus 
maliciosos esse ait.»

Si se persuadiesen unos hombres que son graduados por sí propios, de 
que Gifanio habla con su presunción, dando un tapaboca al chisme que 
oyeron, y apoyan en las palabras de Cicerón, que de Epicuro habló con 

34



discursos, unos desmentidos de otros, no juzgaría haber perdido el tiempo, 
si bien tengo por difícil reducir hombres catedráticos de su ignorancia, que 
pasan lo lego por profeso, sin saber otra facultad que la de que usan, para 
juzgar y reprender. Empero, si despreciando la autoridad de tantos y tan 
graves autores perseveraren en difamar a Epicuro, disculpado estará 
quien a ellos los despreciare, y desesperando de la persuasión les doy por 
consejo que se abstengan de la reprensión de las costumbres que los 
Griegos envidiosos achacaron a Epicuro, por no condenar inadvertidos las 
suyas propias, de que pueden prometerse crédito, y no defensa.

Señor licenciado Rodrigo Caro, Vm. que sólidamente defendió la opinión 
de Flavio Dextro, poniéndose docto a la vulgar noticia, atenderá con 
experiencia piadosa y bien informada al aparato de calumnias que me 
prevengo en las bocas, que tiene dedicadas la milicia a ladrar y morder; 
mastines de los libros, que, asalariados de la rabia contra el estudio, 
ponen la suficiencia en el veneno de sus dientes, en tanto que la verdad, 
saludador efectivo, los mata a soplos.

Clemens Alejandrino, Strom., ¡ib. I.
Nullam enim existimo scripturam adeo fortunatam proecoedere, cui nullus 
omnino contradicat: sed illam existimandum est, esse ratione 
consentaneam, cui nenio jure contradicit.

Todo lo que en este libro he escrito, sujeto a la corrección de la santa y 
sola y verdadera Iglesia Romana, con rendimiento católico, y dispuesto a 
reconocer mi ignorancia en todo lo que no concordare con la verdad de la 
fe, o contradijere el buen ejemplo.

35



Francisco de Quevedo y Villegas

Francisco Gómez de Quevedo Villegas y Santibáñez Cevallos (Madrid, 14 
de septiembre de 1580?-Villanueva de los Infantes, Ciudad Real, 8 de 
septiembre de 1645), conocido como Francisco de Quevedo, fue un 
escritor español del Siglo de Oro. Se trata de uno de los autores más 
destacados de la historia de la literatura española y es conocido 
especialmente por su obra poética, aunque también escribió narrativa, 
teatro, y diversos opúsculos filosóficos, políticos, morales, ascéticos, 
humanísticos e históricos. Ostentó los títulos de señor de La Torre de Juan 
Abad y caballero de la Orden de Santiago (su ingreso se hizo oficial el 29 

36



de diciembre de 1617).

37


