Francisco de Quevedo y Villegas

La Doctrina

Estoica y Defensa
de Epicuro

textos.info

biblioteca digital abierta




La Doctrina Estoicay Defensa de
Epicuro

Francisco de Quevedo vy Villegas

textos.info

biblioteca digital abierta



Texto nim. 8690

Titulo: La Doctrina Estoica y Defensa de Epicuro
Autor: Francisco de Quevedo y Villegas
Etiquetas: Filosofia, tratado, ensayo, estoicismo, epicureismo

Editor: Edu Robsy
Fecha de creacion: 26 de diciembre de 2025
Fecha de modificacion: 26 de diciembre de 2025

Edita textos.info

Maison Carrée

c/ des Ramal, 48

07730 Alayor - Menorca
Islas Baleares

Espafna

Mas textos disponibles en http://www.textos.info



http://www.textos.info

Nombre, origen, intento, recomendacion y
descendencia de la doctrina estoica

Defiéndese Epicuro de las calumnias vulgares

Al docto y erudito licenciado
Rodrigo Caro, Juez de Testamentos

Estudiemos algo para el que estudia, escribamos para el que escribe.

Pues hablar con el docto, para el que ignora, es acreditarse el que habla,
no obligarle. Yo, sefior, quiero que el libro y todo lo que en él es forzoso,
se defienda en la caridad de los amigos. A D. Juan de Herrera di el
tratado, a Vm. las cuestiones de él. Mas eruditas fueran si de su nota las
trasladara que escribiéndolas de la mia. Empero en la condicion de mi
obra no tiene lugar otra demostracion de mi buena amistad. Escribiré lo
que Vm. sabe mejor, como yo lo sé; por esto me contento con que se
tolere mi discurso, sin pretender que se apruebe.

Los Estoicos, cuya doctrina nos dio en arte facil y provechosa Epicteto, se
llamaron asi de Portico donde se juntaban: Iéese en Atheneo, lll, aquellas
hablillas del vario Portico. Por esto en el propio Atheneo, libro Xlll, los
llama un poema cdémico (burlando de ellos) Portaleros. «Oid (dice el
comico), los portaleros mercaderes de suefios, arbitros y censores de
palabras.» De que se colige que entonces, como hoy, los mercaderes y
hombres de negocios en la antigledad se juntaban en los porticos que
llamamos lonjas. A esta afrenta del comico, que por el pértico llamé a los
Estoicos mercaderes de mentiras, responde Tertuliano: Proscript. Adu.
Haeretic. Porque cristiano se preciaba de Estoico, con estas palabras: «
Nuestra institucion es del Portico de Salomon »: autoridad que fortalece mi
discurso en la opinion gue tengo de su origen, de que hablaré en segundo
lugar, porque los Peripatéticos y los Estoicos llamaron sus sectas del
huerto y del lugar donde se juntaban, y no de los principes de aquellas
doctrinas. Es advertencia que merece consideracion. No tengo otro quien
seguir en mi parecer; poca importaria, si mereciese que me siguiese otro.



Los fildsofos mayor reconocimiento tuvieron siempre al lugar que les fue
oportuno para discurrir, y a quien les dio el ocio para asistir en él, que a los
maestros que les ensefiaban. Séneca me ocasiono esta interpretacion. El
juicio es mio, las palabras son suyas, él las dice, yo las aplico, epistola
LXXIV: «Paréceme que yerran aquellos que sospechan que los fielmente
dados a la filosofia son contumaces y enemigos, y despreciadores de los
magistrados y de los reyes, y de aquellos por cuya autoridad es gobernada
la republica. Antes por el contrario, a ninguno son mas agradecidos, pues
a nadie dan mas que a aquéllos a quien permiten gozar de ocio seguro.
Por lo cual éstos a quienes para el propdésito de bien vivir hace la
seguridad publica, es necesario que al autor de este bien le reverencien
como padre.» Aquel lugar que los guardaba la soledad en el rumor de las
ciudades; aquel sitio que los vedaba su ocio en la ocupacion espiritual;
aquel huerto que con unas tapias juntaba los estudiosos y apartaba los
solicitos; aquel portico que guardaba el retiramiento para el logro de todas
las horas, sin el cual ni los maestros pudieran ensefiar ni los discipulos
aprender, con razon merecieron el blasén de las profesiones; y por esto el
nombre y reconocimiento de padres, los ministros y reyes que disponen en
las republicas el ocio que estos lugares guardan y logran.

Santifica David los portales y los atrios en la casa de Dios, salmo XLIII: «
Cuan amados son, Sefior Dios de las virtudes, tus tabernaculos.» Y en el
verso 2: «Porque es mejor un dia en tus atrios que mil; tuve por mejor
estar despreciado en la casa de mi Dios, que habitar en los tabernaculos
de los pecadores.» Infinita reverencia se debe a los tabernaculos, atrios y
casas divinas. Grande amor y reconocimiento a los porticos y retiramientos
virtuosos; y sumo aborrecimiento a todos los lugares y escuelas en que se
juntan los malos y los pecadores. David empieza con esta doctrina, salmo
|, «Bienaventurado aquel varon que no va al concilio de los impios, que no
anda en el camino de los malos, que no se sienta en la catedra de la
pestilencia.»

iOh, si aquella carta de nuestro Séneca a Lucilio valiese por carta de favor
para los principes en recomendacion de los estudiosos, contra cuyas
horas se arruga el cefio de los que mandan, teniendo su ejercicio por
espia y su juicio por acusaciéon! Bien se conoce que la escribié con este
intento Séneca, mas no se conoce que haya conseguido su intento.

El origen de los Estoicos es mas anciano que el nombre y diferente del
gue muchos han hallado, y mas noble pretendo que me deban estas dos



postreras prerrogativas.

La secta de los Estoicos, que entre todas las demas mird con mejor vista a
la virtud, y por esto merecié ser llamada seria, varonil y robusta, que tanta
vecindad tiene con la valentia cristiana, y pudiera blasonar parentesco
calificado con ella, si no pecara en lo demasiado de la insensibilidad; en
gue Santo Tomas la reprende y convence con las acciones de la vida de
Cristo nuestro Sefior Dios y hombre verdadero, y con él otros muchos
doctores, y particularmente Pedro Comestor en su historia eclesiastica, en
los lugares que Cristo, sabiduria eterna, se afligio, se turbd, se enojo,
temio y llorg; esta doctrina tiene hasta hoy el origen poco autorizado, no el
gue merece y la es decente. No pudieron verdades tan desnudas del
mundo cogerse limpias de la tierra y polvo de otra fuente que de las
sagradas letras. Y oso afirmar que se derivan del libro sagrado de Job,
trasladadas en precepto de sus acciones y palabras literalmente.
Probarélo con demostraciones y con la cronologia de los primeros
profesores.

La doctrina toda de los Estoicos se cierra en este principio: que las cosas
se dividen en propias y ajenas; que las propias estan en nuestra mano, y
las ajenas en la mano ajena; que aquéllas nos tocan, que estotras no nos
pertenecen, y que por esto no nos han de perturbar ni afligir; que no
hemos de procurar que en las cosas se haga nuestro deseo, sino ajustar
nuestro deseo con los sucesos de las cosas, que asi tendremos libertad,
paz y quietud; y al contrario, siempre andaremos quejosos Yy turbados; que
no hemos de decir que perdemos los hijos ni la hacienda, sino que los
pagamos a quien nos los prestd, y que el sabio no ha de acusar por lo que
le sucediere a otro ni a si, ni quejarse de Dios. Job perdi6é sus hijos, la
casa, la hacienda, la salud y la mujer, mas no la paciencia, y a los que le
daban las nuevas de que los ganados se los habian robado, que el fuego
le habia abrasado los criados, y el viento le habia derribado la casa, no
respondia quejandose de los ladrones, ni del fuego, ni del viento: no decia
gue se lo habian quitado; decia que quien se lo dio lo cobraba: «Dios lo
dio, Dios lo quita; sea el nombre de Dios bendito.» Y no sélo lo volvia, sino
también le daba gracias porque lo habia cobrado, y para mostrar que los
reconocia por bienes ajenos, dijo: «Desnudo naci del vientre de mi madre,
desnudo volveré.» No culpdé Job a los ladrones ni a si; la mujer le tento
para que culpase a Dios, y viéndole poblaciéon de gusanos en un muladar,
donde el estiércol le acogia con asco, le dijo: «Aun permaneces en tu
simplicidad; bendice a Dios y muérete.» Reprendiéndole el bendecir a Dios



con la ironia, y el no quejarse de él. A que respondio: «Has hablado como
una mujer necia. Si los bienes los recibimos de la mano de Dios, ¢ por qué
no recibiremos los males?» ¢Quién negara que esta accion y palabras

literalmente y sin ningun rodeo ni esfuerzo de aplicaciéon no es y son el
original de la doctrina estoica, justificadas en incomparable simplicidad de
varén que en la tierra no tenia semejante? No es encarecimiento mio, sino
voz divina del texto. Dijole Dios a Satanas: «Acaso consideraste a mi

siervo Job, como no tiene semejante en la tierra, hombre simple y recto y
temeroso de Dios, y que se aparta del mal.» En solo este capitulo se lee

todo lo que trasladé Epicteto por la tradicion de sus antecesores en esta
doctrina estoica. Léese la division de las cosas propias que son las
opiniones de las cosas, y la fuga y la apetencia, el desprecio de las que
son ajenas en la salud, en la vida, en la hacienda, en la mujer y los hijos.
En recoger esto gasta Epicteto el capitulo primero y segundo, tercero y
cuarto hasta el nono, sin escribir precepto que aqui no se vea ejecutado, y
este postrero que numere, ensefia que a los hombres no los perturban las
cosas, sino las opiniones que de ellas tenemos por espantosas, no
siéndolo. Pone Epicteto el ejemplo en la muerte, y dice que si fuera fea, a
Socrates se lo pareciera. jCuanto mejor la ejemplifica Job, de quien esta
verdad se derivd a Soécrates! El mostro que ni la pobreza, ni la calamidad
ultimada , ni la pérdida de hijos, ni la persecucion de los amigos y de la
mujer, ni la enfermedad, por asquerosa, mas horrible que la muerte, eran
por si horribles ni enojosas; y no sélo tuvo buenas opiniones de todas, que
es lo que estaba en su mano, sino que ensefid a su mujer a que tuviese
buenas opiniones de ellas, y todo su libro no se ocupa en otra cosa sino en
ensefiar a sus amigos que los que él padece no son males, sino que las
opiniones descaminadas que ellos tenian les hacian que les pareciesen
males. No soélo Job tuvo el espiritu invencible en ellos, antes con estas
palabras se mostro0 sediento de mayores calamidades, capitulo VI. «
Quien empezd me quebrante, suelte su mano y acabeme, y ésta sea mi
consolacién, que afligiendome en dolor, no perdone.» Como pudo trasladé
estas hazafosas razones Epicteto, cuando decia: «Plue, Domine, super

me calamitates. jLlueve, oh Dios, sobre mi calamidades!»

El cap. Xlll de nuestro Manual confiesa es discipulo, no soélo en el
precepto, sino en las palabras propias de este sagrado libro. Dice asi: en
los que siguen la division de Simplicio en el original griego y texto latino, y
en espafiol Correa, Sanchez desigualo los capitulos con otra division, y yo
sigo la suya: «Nunca digas perdi tal cosa, sino restituila: si se muere tu
hijo, no digas perdile, sino paguéle. Robaronte la heredad, también diras
que la restituiste. Replicaras es ladrén y malo el que te la robd; ¢qué
cuidado tomas tu del cobrador que envia el acreedor por lo que le debes?

7



»

Ya he referido el texto sagrado de la manera que Job hizo esto, pues
dandole nuevas de que el fuego le habia abrasado sus ganados y los
pastores, y que el viento le habia enterrado en su propia casa en su ruina
sus hijos; que los Sabeos le habian robado las vacadas y las yeguadas, y
los Caldeos le habian hurtado los camellos; sin diferenciar del fuego y del
viento, a los ladrones los reconocié por cobradores que Dios le enviaba
por los bienes que le habia dado; y no dijo robaronme los ladrones, antes
dijo: «Dios me lo dio, Dios me lo quita; como a Dios agrado, asi se ha

hecho; sea el nombre del Sefior bendito.» Y para ver que reconocio

literalmente a los ladrones por cobradores que Dios suele enviar, lo dijo en
el cap. XIX, vers. 12: «Juntos vinieron sus ladrones, y se hicieron camino
por mi, y cercaron en torno mi tabernéaculo.» Ultimamente traduce Epicteto
de Job aquellas palabras literalmente: «Sicut Domino placuit, ita factum est
»; en el capitulo postrero: «Si Deo ita visum fuerit, ita fiat.»

Queda cuanto a la doctrina ennoblecido el origen estoico, deducido de
este libro sagrado donde se lee obrada su doctrina y mas abundante en
todas sus palabras. Resta cronolégicamente probar este origen. Todos
nombran principe de esta escuela a Zenon Citieo, llamado asi de la ciudad
de Cittio, en Cypro. Este fue discipulo de Cratete Cinico, y persuadido de
honesta y urbana vergiienza, siguiendo los dogmas de los Cinicos, limpi6
su persona del asco que afectaban y la vida de la inmundicia de su
desprecio; de que se colige que la doctrina de los Estoicos, que con este
nombre empez6 en Zendn, era de los Cinicos, a que Zenon afadié la
limpieza porque el desalifio envilecido no la difamase. No esta la humildad
en lo vil, sino en el desprecio de lo preciso. La suciedad no es sefal de la
sabiduria, sino mancha. La sabiduria puede ser pobre y no debe ser
asquerosa; mucho la dio Zendn en lo que la quitd: ya que no la invento el
primero, fue el primero que la vistié bien; tal andaba, que por no verla no la
oian, y con traje decente la granje0 por silbos aplauso, y por escarnio se
quito, Estrabon, lib. XIV de la Patria referida a Zenoén, tratado de Cyprio: «
Tiene puerto de Cittio, que se puede cerrar donde nacié Zenon, capitan y
principe de la secta estoica.» Didogenes: «Zenon Citieo de un pueblo griego
de Cypro; empero que fue habitado de los Phenizes.» Dice Suidas lo

propio: «Zenodn se llamd por sobrenombre Phénix, porque los Phenizes

fueron habitadores de su patria.» Dice Cicerén en la 5. a de las

Tusculanas: «Que los de Cittio eran Phenizes.» Se colige de Didégenes

Laercio en la vida de Zendn: «Reverenciaban a Zendén igualmente los

Citieos que habitaban en Sidon



» Coligese de todos los autores citados que los Cinicos y Zenon, que fue
su discipulo, y el capitan de los Cinicos limpios y alinados, que se llamaron
Estoicos, se precian de ser naturales de las tierras confines con Judea, de
donde se derivd la sabiduria a todas las naciones, por lo que no soélo es
posible, sino facil, antes forzoso, el haber los Cinicos y los Estoicos visto
los libros sagrados, siendo mezclados por la habitacion con los Hebreos,
gue nunca los dejaban de la mano. Lo que se colige de estas autoridades,
y se prueba con la demostracion que he hecho de su doctrina y del texto
del libro de Job.

El intento de los Estoicos fue despreciar todas las cosas que estan en
ajeno poder, y esto sin despreciar sus personas con el desalifio y vileza;
seqguir la virtud y gozarla por virtud y por premio. Poner el espiritu mas alla
de las perturbaciones. Poner al hombre encima de las adversidades, ya
gue no puede estar fuera por ser hombre. Establecer por la insensibilidad
la paz del alma, independiente de socorros forasteros y de sediciones
interiores; vivir con el cuerpo, mas no para el cuerpo. Contar por vida la
buena, no la larga. No por muchos los afos, sino por inculpables. Tantos
contaban que vivian como lograban. Vivian para morir, y como quien vive
muriendo. Acordabanse del mucho tiempo en que no fueron; sabian que
habia poco tiempo que eran. Veian que eran poco y para poco tiempo, y
creian que cada hora era posible que no fuesen. No despreciaban la
muerte, porque la tenian por el dltimo bien de la naturaleza; no la temian,
porque la juzgaban descanso y forzosa. He llegado al escandalo de esta
secta. En la paradoja de los Estoicos se lee con este titulo: «Puede el
sabio darse la muerte, este decente y debe hacerlo.»

Animosamente se bebio la muerte Socrates. Animosamente la saludo en el
bafio Séneca; aquél en la secta Jonica discipulo de Archelao ateniense,
como todos afirman, sin que importe la contradiccién que les hace en sus
versos Sidonio, a quien desautorizan las contradicciones que hay en ellos
propios. Y si bien fue de la secta Jonica, que Sidonio llama Socratica, fue
el que primero mejor6 el estudio de la astrologia y filosofia moral en el de
las costumbres. Y por esto con Séneca, que fue estoico, nombré a
Sdcrates, que lo fue antes que tuviesen el nombre: empero ni Sdocrates ni
Séneca, el uno bebiendo el veneno y el otro desangrandose en el bario,
acreditaron la paradoja de poder el sabio y deber darse la muerte. Los dos
estaban condenados a morir; no se tomaron la muerte, sino escogieron
género de muerte, siendo forzoso padecerla. Referiré, no sin dolor, las
palabras de Séneca, epist. LXXIX: «Poca diferencia hay de que la muerte
venga a nosotros, o que nosotros vamos a ella. Persuadete que fue de
hombre ignorantisimo aquella palabra: Hermosa cosa es morir su muerte

9



» Razones que aun no las oyo sin reprension la filosofia iddlatra, que las
condena la sacrosanta verdad cristiana. No soOlo dice Séneca estas
palabras, mas la aconseja y las persuade. De ira, Ill, cap. XV: «
A cualquier parte que mirares, alli esta el fin de los males. ¢Ves aquel
despefadero? Por alli se baja a la libertad. ¢Ves aquel mar, aquel rio,
aquel pozo? Alli en lo hondo habita la libertad. ¢Ves aquel arbol corto,
seco e infeliz? La libertad cuelga de él. ¢Ves tu cuello, tu garganta, tu
corazon? Huidas son de tu cautiverio. Dirdsme: muy trabajosas salidas me
ensefias, y que requieren mucho animo y valentia. ¢ Preguntas, pues, cual
sea el camino para la libertad? Cualquier vena en el cuerpo.» Ni el ser
Séneca cordobés, ni el ser tales los escritos de Séneca, han podido
acallarme para que en esta parte no diga que con ellas antes se mostro
Timén que Séneca, tanto peor cuanto mejor hablado. Timén digo, el que
por enemigo del género humano condenaron, aquél que rogaba vy
persuadié a los hombres a que se ahorcasen de un arbol que tenia
dedicado a este fruto. ¢(Como, joh grande Séneca! no conociste que es
cobardia necia dejarse vencer del miedo de los trabajos; que es locura
matarse por no morir? Contigo, no con Fanio, hablaba Marcial cuando dijo:

«Matose Fanio al huir

De su enemigo el rigor:
Pregunto yo: ¢ no es furor
Matarse por no morir?»

Desquitéme de un espafol con otro. Admirame que admirando nuestro
Séneca en su Epicuro la valentia con que llamé bienaventurado dia suyo
el que moria combatido de incomparables dolores de la vejiga y de los
intestinos llagados, aconsejase la muerte violenta y desesperada por no
padecerlos.

Y es de advertir que no porgue Séneca tenga opinién de que es licito
darse la muerte, es opinidon estoica; no lo es sino de un Estoico. Oigamos
a nuestro Epicteto: «<Hombres, sufrid; aguardad a Dios, hasta que él os
llame y os desate de este ministerio: entonces volved a él; ahora padeced
con animo igual, y vivid esta region en que 0s puso, porque de verdad es
corto el tiempo de esta habitacion, y facil y no pesada a los que asi lo
sienten.» Por ser palabras éstas tan enriquecidas de verdad y tan
piadosas, que pudiera haberlas dicho varén cristiano, se leen en favor de
ellas y en acusacion de los Estoicos, que dijeron las contrarias. Esta sutil
es acusacion de San Agustin, de Civ., XIX, capitulo IV: «Yo me admiro con
qué verglenza afirman que no hay males, diciendo que si fueran tantos
gue el sabio no los pueda sufrir, 0 no los deba tolerar, que puede darse

10



muerte y sacarse de esta vida.»

Débame la doctrina estoica que la defienda de la fealdad de este error, en
gue algunos Estoicos se culparon.

En muchas cosas, con palabras enojadas juntamente, acus0 a los
Estoicos e hizo burla de sus doctrinas el gran Plutarco, siendo asi que
todos sus opusculos morales son estoicos. Escribié un libro que intitulo:
De las comunes noticias contra los Estoicos: en algo, como hombre, habia
de pecar el juicio de Plutarco, y si peco fue en esta parte; persuadome que
todo lo que escribié contra los Estoicos fue dictamen del humor y no del
seso. No se podia contradecir a Plutarco, sino por defender la doctrina
estoica; es disculpa de mi atrevimiento la inocencia del culpado, a quien,
no solo en el libro citado impugna, sino en otros dos; tiene el uno por titulo:
Compendio del comentario en que se muestra que los Estoicos escriben
cosas mas absurdas que los poetas; y el otro: De las repugnancias de los
Estoicos. Los encarecimientos y las demasias, sefias son de enojo, no de
igualdad. Aunque no falta razon para responder a estos tres libros, me
falta tiempo y lugar en esta prefacion. Satisfaré al mayor impetu, en que
Plutarco quiere probar que los Estoicos escriben cosas mas absurdas que
los poetas. Tales son sus palabras, y a cada una seguird con asistencia de
triaca mi respuesta: El sabio estoico cerrado no esta detenido. No su mejor
parte, porque la céarcel cierra el cuerpo, no la mente, no el juicio, no el
buen proposito, no los pasos del entendimiento, no los actos de la voluntad
libre en las prisiones. Ningun tirano ha podido inventar céarcel para las
potencias del alma, ni sus crueldades han sabido pasar de los sentidos; no
pasa del cuerpo su poderio. Despefiado no padece violencia. No la padece
el sabio sino en su cuerpo: si muere despefado, no la padece el sabio,
sino su vida. No llama violencia el sabio que le despefien, porque sabe
cuan facil es despefarse él mismo, y que son muchos los que se han
despefiado por donde subian alegres, por donde bajaban cuidadosos, por
donde andaban seguros; sabe que el golpe le da la vida que se habia de
acabar sin golpe, que el alma no se despefia si no peca. Quien ayuda al
gue va cayendo a que caiga, y al que se muere a que muera, ¢como le
puede hacer violencia si le ayuda? Si le pudo tener, si le pudo remediar y
no lo quiso, mas mostro flaqueza en lo que dejé de hacer que fuerza en lo
qgue hizo. El sabio mas quiere morir digno de vivir, que morir indigno de la
vida. El sabio con la sombra del cuerpo defiende la luz del alma, entretiene
con la tierra y el polvo las venganzas del tirano, con la ceniza que le
satisface le engafia. En los tormentos no padece. No, porque los

11



tormentos y los tiranos padecen a quien los sufre. Si pudiera, hablando
como Plutarco, referir cuantos mayores tormentos padecieron los tiranos
en la constancia de los martires que los martires en los tormentos, el divino
espafiol San Lorenzo convenciera esta oposicion. El santo ardia en las
parrillas, diciendo: «Tirano, vuélveme desotro lado, que ya esta asado éste
»; y al tirano le servian estas palabras de parrillas. Mas, pues, no me es
licito retraer mi respuesta al sagrado de la Iglesia, acordaré a Plutarco de
Anaxagoras, que haciéndole Nicocreonte majar vivo con martillos de
hierro, matrtillaba él a Nicocreonte con decirle: «Maja, maja el costalillo,

qgue Anaxagoras esta donde no puede quebrantarle tu mano.» ¢Qué mejor
respuesta que la que se ve? Aqui esta el sabio en tormentos, y no padece;
aqui padece el tirano que atormenta. Cristo nuestro Sefor Dios y hombre
verdadero, dijo: «No temais a los que solo pueden matar el cuerpo.»

¢, Quién negara que Anaxarco obedecié lo que no habia oido (bien sin fe
verdadera), y que Plutarco duda de lo que ve, y contradice la verdad que
sabe? Si le abrasan, no se quema. No se quema el sabio que arde,

guémase el vestido de su vida en el cuerpo, que no se puede negar es
parte del hombre. Los tiranos queman la estatua de lo que no pueden
guemar. Blas6n mentiroso es suyo decir. queman, al que queman la
estatua: contra los sabios y los buenos no pasa, digamoslo asi, de la

estatua su poder; a él no alcanza el fuego; estd méas alla de las iras de los
hombres; aquel s6lo pasa su castigo y sus hogueras mas alla del cuerpo,
gue puede quemar las almas. Queman la parte terrestre del sabio, no al
sabio. Aunque es entretenido, es a proposito lo que dijo un caballero
francés, en tiempo del gran Enrique: huydse por graves delitos de Turin;
paso los Alpes en las mayores nieves del invierno; supo después que le
habian quemado en estatua el propio dia que pasoé los hielos de los Alpes,
y dijo: «En mi vida he tenido mas frio que el dia que me quemaron.» Esto
gue dice de su estatua con verdad el delincuente, dice con mas verdad de
su cuerpo el sabio, y con gloriosa victoria triunfando el martir de Cristo.
Derribado en la lucha, cai invencible. No lucha el sabio, en sale al
certamen, no desciende en la estacada; asi lo dice Epicteto, que el sabio
sera invencible si no lucha ni pelea. Nadie vence sino al que se le opone;
el sabio no se opone sino a los vicios y malos afectos: si le vencen, no es
sabio; si los vence, es invencible. Rodeado de municiones, no esta cercado
. No, por la propia razén que estando preso probé que no estaba detenido;
esta cercado su cuerpo, que es la cerca mas apretada que tiene el sabio, y
pues, rodeado del cuerpo, no esta cercado en el alma en sus operaciones
voluntarias, menos lo estara en las municiones. Si le venden los enemigos,
no puede ser esclavo. No, porgue los enemigos venden el cuerpo, que es

12



esclavo del sabio; no el sabio, que ni puede ser vendido ni esclavo. El
sabio solo es esclavo si sirve al cuerpo; si se sirve del cuerpo, siempre es
libre; en el cautiverio reina. Por esto los enemigos venden el esclavo del
sabio, no al sabio. Al discipulo que de la escuela estoica aprende virtud, le
es licito decir:

Desea lo que quisieres
Que todo lo alcanzaras

A estas palabras no respondo yo, porque Epicteto las desmiente en su
Manual, cap. Xlll: «No desees que |lo que se hiciere se haga a tu voluntad,;
antes si eres sabio, has de querer que las cosas se hagan como se hacen
» Expresamente ensefa lo contrario de lo que le impone Plutarco. El dice
que el Estoico desee lo que quisiere y lo alcanzara todo. El Estoico dice
que no ha de desear que alguna cosa se haga a su voluntad, sino
acomodar su voluntad a cualquiera cosa que se haga. A mi me tocé
mostrar en esta parte a Plutarco falto de razén, y a los Estoicos mostrarles
falto de verdad. La virtud los da riqueza, los adquiere reinos, los granjea la
fortuna, los hace dichosos, abundantes de todo, todos de si suficientes,
aunque no tengan ni una moneda de patrimonio. Esta ironia de Plutarco
hace verdad a su pesar la virtud a quien atribuye en el Estoico estas
riguezas, este reino, esta felicidad, esta abundancia. ¢Quién negara que
sola puede la virtud dar estas cosas, sino quien ignora la opulencia de la
virtud? No niego que todas estas cosas mismas aparentemente las reciben
los malos de los delitos y de otros peores, y que se gastan mas veces en
precio de maldades que en premio de méritos; mas estos bienes en la
mano injusta que los da pierden la naturaleza, y en la codicia que los
recibe el uso. A los peces igualmente los da alimento la mano que se le
arroja porque se sustenten, y la que se le ofrece disimulando el anzuelo
para pescarlos; del uno tragan muerte, del otro alimento. El pecado y el
delito dan riquezas, reinos, felicidad y abundancia: con anzuelo pescan y
no dan. La virtud sola las da sin cautela y engafo. Si la justicia las debe
solamente a la virtud, ¢por qué se persuade Plutarco que sera tramposa
con la virtud la justicia, y que no hara lo que debe hacer la que castiga en
todos el no hacer lo que deben? No me hubiera atrevido a contradecir a
Plutarco, si me hubiera podido atrever a culpar en esta parte a los Estoicos.

El instituto de esta secta fue de apatia o insensibilidad, excluyendo
totalmente el padecer afectos: esta totalidad la condenaron los Pitagéricos
y los Peripatéticos. De los menos antiguos, Lactancio, libro VI: «Furiosos
son los Estoicos que no templan los afectos, sino los quitan, y quieren en
alguna manera castrar al hombre de cosas propias en su naturaleza

13



» San Jeronimo contra los Pelagianos, libro I: «Segun los Estoicos, se ha
de carecer de afectos para la perfeccion; segun los Peripatéticos, esto es
dificil e imposible, y a esta opiniéon favorece toda la autoridad de la
Sagrada Escritura.» El propio santo doctor de la Iglesia, que autoriza con
la Sagrada Escritura la opinion de los Peripatéticos, desautoriza la de los
Estoicos en la apatia, y la condena herética con el séquito de los
Pelagianos: «Todos los afectos se pueden quitar, y todas sus fibras de
Pitagoras y de Zenon lo aprendieron los Pelagianos.» Julio Lipsio, varon
doctisimo, en su Manuduccion a los Estoicos, dice que confiesa que lo
aprendieron de Zenon; empero se admira que el Santo dijese que lo
aprendieron de Pitagoras, sentido lo contrario, como constantemente lo
prueba Lipsio. Yo quisiera que a Lipsio le asistiera para con el santisimo y
doctisimo Padre aquella piedad con que por no confesar yerros en Plauto,
ni en Marcial, ni en Varrdn, y universalmente en todos los autores
profanos, enmendaba, restituia lo que disonaba, pues era mucho mas
justo presumir y consentir yerro en todos ellos que en San Jerénimo, y
mas en cosa que no pudo ignorar. Agradezco a Lipsio el haberme dejado
esta enmienda, cuanto le acuso el haberla dejado error. Son forzosas las
palabras latinas del Santo: «Omnes affectus tolli posse, omnesque eorum
fibras, a Pythagora, et Zenone, Pelagianus hausisse.» Es enmienda que
en el yerro tiene de si tantas sefias como letras, pues en Pythagora estan
con su ortografia todas las de Apathia invertidas, y en el amanuense o
impresores tuvo ocasion al ver las letras formales de Pythagoras en
Apathia, y no conocer su figuracion por ser griega, y parecerles que
tratando de filosofos era voz confin a Pythagoras, y que no habia filosofo
de aquel nombre; hace forzosa esta enmienda el ser alli forzosa esta
palabra Apathia, por ser la formal ocasion del error. Santo Tomas, doctor
angeélico, y con él todos, condenan esta insensibilidad catdlicamente, sin
gue pueda ser licita alguna respuesta. Yo, para mostrar que no se me ha
causado la aficion con los Estoicos, confesando ser hoy herejia afirmarlo, y
error en la antigiedad, como lo prueban todos, me esforzaré a
interpretarlos. Ellos dicen que no se han de sentir algunos afectos, y esto
ensefian y esto mandan. Persuadome que algunos, por la palabra sentir,
entendieron dejar vencer de los afectos, puesto que de sentirlos nacen las
virtudes, como la clemencia, piedad y conmiseracion, y de vencerse de
ellos procede la pusilanimidad para poder producir las virtudes. No es
cortesia descaminada entender bien lo que dijeron algunos de aquellos
gue encaminaron todas sus acciones al bien; muchas cosas los debemos,
débannos una.

14



Su descendencia y genealogia empieza en el origen de los Cinicos, en
Zenon; prosigue en Cleantes, Crisipo, Zenon Sidonio, Diogenes, llamado
Babilonico; Antipatro, Panecio, Posidonio, Perseo, Erillo, Aristodechio,
Atenodoro, Esfero, Zenodoro, Apolonio, Asclepiodoro, Archidemo o
Arched, y Socién. A la doctrina estoica aflade la fuente de las ciencias
Homero; Séneca, siendo Estoico, los negd esta honra y principio en la
epistola 88, y con las propias razones que se le niega, se le debe
conceder; no fue en Séneca envidia culpable, fue severidad celosa.
Soécrates no fue Estoico; empero la doctrina estoica fue de Sécrates: lo
propio digo de Soéfocles y Demdéstenes, de ninguno con mas razén que de
Sofocles. Filon se confiesa Estoico con el libro Todo sabio es libre. Platon
no se puede negar que fue Estoico, si lo profesan sus obras. Entre los
Romanos lo fueron los Tuberones, los Catones, los Varrones, Traseas,
Peto, Helvidio Prisco, Rubelio, Plauto, Plinio, y Tacito, y Marco Antonio,
emperador, y todos los que Sexto Empirico cuenta. Fue Estoico Virgilio, y
siguio la Apathia, como expresamente lo ensefa en el segundo libro de las
Geodrgicas: «Neque illi, aut doluit miserans inopem, aut invidit habenti.»

Hubo algunos cristianos en la antigledad que sintieron bien de los
Estoicos; de éstos fue Arnobio, y mas afecto Tertuliano, y el grande
Panteno, doctor de Alejandria en las cosas sagradas. Dicelo San
Jerénimo: «Panteno, filosofo de la secta Estoica, fue enviado a la India por
la grande gloria de su erudicion, a predicar a Cristo a los Brahmanes, y a
los filosofos de aquellas gentes.» Autorizé la doctrina Estoica Clemente
Alejandrino, como se conoce leyendo sus admirables escritos. San
Jer6nimo sobre lIsaias, cap. XX, los califica con estas palabras: «
Los Estoicos en muchas cosas concuerdan con nuestra doctrina.» Lipsio
afiade para lustre en nuestros tiempos de los Estoicos a San Carlos
Borromeo, si bien fue mas que Estoico, pues no cabe en la doctrina suya
lo que cupo en su santidad cristiana. Yo afiado al beato Francisco de
Sales, pues en su introduccion a la Vida devota, expresamente incluye el
Manual de Epicteto, como se conoce en los capitulos de la humildad.
Afado a Justo Lipsio: fue cristiano Estoico, fue defensor de los Estoicos,
fue maestro de esta doctrina. El doctor Francisco Sanchez de las Brozas,
blason de Espafa en la Universidad de Salamanca, se precia de Estoico;
en el comento que hizo al cap. VI de Epicteto, él lo dijo. Yo no me atrevo a
referir sus palabras; yo no tengo suficiencia de Estoico, mas tengo aficiéon
a los Estoicos: hame asistido su doctrina por guia en las dudas, por

15



consuelo en los trabajos, por defensa en las persecuciones, que tanta
parte han poseido de mi vida. Yo he tenido su doctrina por estudio
continuo; no sé si ella ha tenido en mi buen estudiante.

16



Defensa de Epicuro

Resta la defensa de Epicuro: no la hago yo; refiero lo que hicieron
hombres grandes, ni en este caso es mi caridad la primera con este
nombre. Arnaudo, en su libro que llama Juegos, la imprimid, mas dejando
lugar a que yo no perdiese el tiempo en ésta.

No es culpa de los modernos tener a Epicuro por glotén, y hacerle
proverbio de la embriaguez y deshonesta lascivia; lo mismo precedio en la
comun opinion a Séneca: execrable maldad fue en los primeros, que le
hicieron proverbio vil para los que les siguieron necesariamente despues;
la infamia ajena mas facilmente se cree que se dice, y peor, pues siempre
se afiade. Didégenes Laercio dice que Diotimo, Estoico, de envidia fingio
muchos escritos torpes y blasfemos, y le achaco otros a Epicuro, y los
publicé para difamarle y desacreditar la escuela. Pocos hay en murmurar
de otro, que no les parezca poco lo que oyen y verdad lo que creen. Esto
sucedié a Epicuro con los demas fildsofos, con la intervencion de las
ruindades de la envidia. Epicuro puso la felicidad en el deleite, y el deleite
en la virtud, doctrina tan estoica, que el carecer de este nombre no la
desconoce; desembarazoé la atencion de sus discipulos, como de trastos,
de la dialéctica sofistica, de la cual habld sola, porque la légica en lo
escolastico es grande y valiente, parte de la teologia; y el condenar la
dialéctica (entiendese sofistica) en que fundaban su mayor pompa los
otros filosofos, fue ocasion de aborrecer y difamar a Epicuro. Con
felicisimo estilo le defiende el primer fragmento de Petronio Arbitro; mucho
pierde quien me obliga a traducir sus palabras: estas cosas fueran
tolerables, si hicieran lugar a quien se encamina a la elocuencia: ahora con
la hinchazén de las cosas y el vanisimo rumor de las sentencias, solo
aprovechan para que cuando vengan a la corte sospechen que han sido
llevados a otro orbe de la tierra; por esto me persuado que los muchachos
se hacen ignorantisimos en las escuelas, pues ninguna cosa de las que no
son en uso, oyen ni ven.

Poco es para esta defensa voz elegante; oigamos voz elegante, doctisima
y sagrada. San Jeronimo sobre la epistola de San Pablo a Tito: «
Los Dialécticos, de quienes Aristételes es principe, suelen tender redes de
argumentos y concluir la vaga libertad de la retérica en las zarzas de los

17



silogismos: si esto hacen aquellos de quienes la contencidn es arte propia,
¢,qué debe hacer el cristiano, sino huir la contienda?» San Ambrosio en el
Exameron: «De la manera que el agua (como dicen) puede estar sobre el
orbe, revolviéndose el orbe; tal es la astucia dialéctica. Dame cosa a que
te pueda responder, porgue si no me la das, no responderé palabra.» San
Agustin contra Cresconio, gramatico: «Esta arte que llaman dialéctica, la
cual no hace otra cosa sino demostrar con la conclusion, o la verdad a las
verdades, o la mentira a las mentiras.» San Ambrosio, de Fide ad

Tratianum: «Los herejes fundan toda la fuerza de su veneno en la arte

dialéctica, la cual, por sentencia de los filosofos, se define arte que no
tiene fuerza de instruir los estudios, sino de destruirlos.» No hubo otros
fildsofos sino los Epicureos que dijesen que la dialéctica destruia, y no
instruia los estudios. Sigase, que pues Epicuro con razon desechéd la
dialéctica sofistica, y que con la verdad indigné contra si todos los
fildsofos, que valiéndose de la palabra deleite, en que ponia la felicidad,
callando la virtud en que decia consistir el deleite, difamaron al fildsofo
mas sobrio y mas severo. Que Epicuro dijese quo no habia deleite sin
virtud. Séneca lo dice en el libro IV de Beneficios, cap. Il: «La virtud

ministra los deleites; no hay deleite sin virtud.» El mismo, en el libro de la
Vida bienaventurada, cap. Xll: «No se dan a la lujuria impelidos de

epicuros; antes entregados a los vicios abrigaron en los retiramientos de la
filosofia su lujuria, y acuden donde oigan alabar el deleite, ni buscan aquel
deleite de Epicuro: asi lo siento por ser sobrio y seco.» Y en el cap. XllI: «
De verdad éste es mi parecer (diré a pesar de nuestro vulgo): Epicuro
ensefi0 doctrina santa y recta, y asi te acercas triste.» Estas palabras por
si tienen soberania, dichas por nuestro Séneca, jcuan grande estimacion
solicitan a Epicuro! jCuan justa indignacion contra los ignorantes que le
difamaron, y particularmente contra Leonides, autor de condenada
memoria, por su libro, en que llama a Epicuro Tersites de los filosofos; y
estudiando en su mengua oprobios que decir al gran filésofo, gasta su
pluma en distraimientos de la envidia. Este indtil escritor griego le trata con
tal ignominia, cuando Lucrecio en sus versos, consolando al hombre de
gue ha de morir, con referir que murieron los principes y los sabios, por
ultimo encarecimiento del poder de la muerte, dice:

Murié el mismo Epicuro fenecido

El curso de su vida, el que en ingenio
Todo el género humano aventajaba,
Como sol celestial a las estrellas

A todos los demas oscurecia.

18



Mi Juvenal, que a mi juicio escribio la politica en versos con nombre de
satiras (no sin cuidado), pues este género de filosofia mas necesita de lo
séatiro que de lo comendable, porgue mas veces esta el bien en lo que se
deja de hacer que en lo que se hace, reprendiendo los glotones y
desordenados, pone por ejemplo de los sobrios y abstinentes en todo rigor
a Epicuro, sétira 13:

Y quien ni lee los Cinicos, ni estudia
Dogmas de los Estoicos, que difieren
Solamente en la capa de los Cinicos,

Ni a Epicuro contenta con legumbres
Del huerto pobre.

Y en la satira 14:

Si me pregunta alguno la medida
Del censo que sera bastante, digo
Que cuanto pide hambre, sed vy frio,
Y cuanto a ti, Epicuro, te bastaba
En los huertos pequeiios.

Constante cosa es que se sustentaba el Epicuro de agua y hierbas. En
una carta suya que cita Laercio, dice que pan y agua le sustenta, y pide un
poco de queso para regalarse. Plinio dice fue el primero que introdujo
huertos en la ciudad. Séneca habla de Epicuro con suma veneracion, y se
alaba de que no habla de él como el inutil y rabioso Cleomedes, libro de la
Vida bienaventurada, cap. XIV: «Yo no digo lo que muchos de los

nuestros, que la secta de Epicuro es maestra de maldades; empero digo:
mal nombre tiene, infamada esta, mas sin razon.» Sabia Séneca lo que
Didogenes Laercio refiere en la vida de Epicuro, con estas palabras: «
Diotimo Estoico, por aborrecimiento que le tenia, le difamé cruelmente
publicando por de Epicuro quinientas cartas lascivas y deshonestas, y
achacandole las que andan con nombre de Crisipo.» En todo tiempo ha
habido hombres infames que han tenido en mas precio infamar a los
famosos, que hacerse famosos siendo infames; en Epicuro ya lo hemos
visto; en Homero ya se vio en Zoilo, que hubiera sido el mas vil ignorante
si Julio Escaligero siguiéndole, y a Escaligero otros abominables idiotas,
no hubieran excedido su afrenta. jOh postrera impiedad! Hacer en Epicuro
proverbio de los vicios, las virtudes; de la deshonestidad, al continente; de

19



la gula, al abstinente; de la embriaguez, al sobrio; de los placeres
reprensibles, al tristemente retirado en estudio, ocupado en honesta
ensefianza. Muchos hombres doctos, muchos padres cristianos y santos le
nombraron con esta nota, no porque Epicuro fue deshonesto y vicioso,
s6lo porque le hallaron comun proverbio de vicio y deshonestidad: en ellos
no fue ignorancia, fue gravamen a la culpa que tenian los que con sus
imposturas le introdujeron en hablilla. Séneca, cuyas palabras todos los
hombres grandes reparten por joyas en sus escritos, repartio en las suyas
las de Epicuro, donde se leen con blason las estrellas. Ciceron llamé al
libro que se intitula Canon entre las obras de Epicuro, libro que cayé del
cielo. Escribi6 tantos libros, que dice Laercio fueron infinitos, y que excedio
en el nidmero a todos los filosofos; los titulos de todos son utiles, son
decentes, son, como es licito decir en un gentil, santos: entre otros,
escribio el libro de Apetencia y fuga, que es toda la doctrina estoica que
Epicteto abrevid en las dos palabras Sustine et abstine. Esto movi6é a

Séneca en el libro de la Vida Bienaventurada, cap. XXX, a decir: «
En esto difieren dos sectas, la Epicurea y la Estoica, mas cualquiera
encamina al ocio por diferente camino. Dice Epicuro: el sabio no se llegara
a la Republica sino cuando interviniere causa. Zenon dice: llegarase a la
Republica el sabio si no se lo impidiere alguna cosa: el uno aprecio el
propédsito; el otro la causa.» Igualmente se apiadaron del sabio Zendén y
Epicuro en dificultarle los cargos politicos; parece que no puede admitirlos
sin aventurarse; puestos son mas apetecidos del asunto que del sabio.
Mas frecuente es Epicuro en las obras de Séneca, que Socrates y Platon,
y Aristoteles y Zenon. El aprecia mucho de hacerlo, y da la razon en la
epistola VIII: «Puede ser que me preguntes por qué de Epicuro refiero

tantas cosas bien dichas, y no de los nuestros. ¢, Por qué razon juzgas que
estas voces son de Epicuro, y no publicas? Muchos poetas dicen lo que
dijeron los filésofos o debieron decir.» Por esto en veinte epistolas Séneca
le cita todas las veces que necesita de socorro en las materias morales
gue escribe: dice en la VII: «A Metrodoro, a Erimacho, a Polieno, varones
grandes, no los aprovecho la escuela de Epicuro, sino el trato.» Calificaba
alabanza de la vida de Epicuro, aprovechar mas con el ejemplo que con la
doctrina. En la IX refiere que dijo Epicuro: «Si a alguno no le parece

bastante lo que posee, aunque sea de todo el mundo sefior, es miserable
» ¢ Quién puede ser sabio que no diga estas palabras? ¢Quién bueno que
no las obre? En la Xll dice que Epicuro dijo: «¢Qué tienes ta que

embarazarte con lo ajeno? Lo que es verdad es mio, perseveraré en
introducirte a Epicuro.» Al que Séneca quiere aprovechar con Epicuro le

asiste. En la Xlll: «¢;Qué cosa hay mas vergonzosa que el viejo que

empieza a vivir? No afadiera el autor de esta sentencia si no fuera retirada
entre los dichos de Epicuro, los cuales yo me precio de alabar y apropiarme

20



» jOh grande Séneca, que te precias de lo que te aprovechas, que
nombras al autor ignorado de la sentencia que te ilustra! Eres lo que se ve
raras veces, fiel y docto. En la XVIII: «Tenia ciertos dias sefialados aquel
maestro del deleite, Epicuro, en que escasamente satisfacia la hambre,
para ver si faltaba algo del gusto consumado y lleno, y cuanto, y si era
digna la falta de ser recompensada con grande trabajo: no gastaba un
dinero cabal todo el sustento de Metrodoro, que no habia arribado a tanta
perfeccion.» Esta accidon mas facciones tiene de ayuno que de glotoneria:
mas muestran a Epicuro y a Metrodoro penitentes que bacanales. En la
epistola XIX: «Segun lo pide el discurso nos hemos de valer de Epicuro,

gue dice: antes debes considerar con quién comes y bebes, que no lo que
comes y bebes.» Primero quiere se aseguren las costumbres en la

compafia, que satisfacer el apetito en la mesa. Epistola XXI: «¢ Referiré el
ejemplo de Epicuro escribiendo a ldomeneo, y queriéndole reducir al
cambio ancho (asi lo leo yo, no vida, ni via especiosa, sino espaciosa) a la
gloria fiel y permanente, siendo rigido ministro del poder, y ocupado en
grandes negocios. Dijole: si eres ambicioso de gloria, mas fama te daran
mis cartas, que todas estas cosas que reverencias, y por que te
reverencian. ¢ Acaso mintio? ¢Quién conociera a ldomeneo, si Epicuro con
sus cartas no le hubiera ilustrado? Todos aquellos grandes magistrados y
satrapas, y el propio rey, de quien el titulo de Idomeneo se derivaba, alto
olvido los sepulta.» Poderosa virtud, que con una carta reduce un tirano de
la licencia del poder a la gloria segura de la virtud, y con una clausula en
que le nombra, le da la memoria que no pudo guardar del olvido su mismo
principe. En la propia epistola: «A este Epicuro escribiéo aquella notable

sentencia, con la cual le aconseja a Pythoclea no le enriquezca por el
publico y dudoso camino. Si quieres, dijo, enriquecer a Pythoclea, no le
has de afnadir dinero, sino quitarle la codicia.» jOh alma grande vy

generosamente docta, fecunda de partos tan felices! ¢ Cual seso humano
sin luz de fe, encamin6 al espiritu riqueza tan decente? Bien admiro
nuestro Séneca estas palabras, pues consecutivamente dijo: «Tan clara es
esta sentencia, que no necesita intérprete; tan docta, que no ha menester
esfuerzo.» Y mas abajo pocos renglones, bien a proposito de Cleomedes,
y otras lechuzas ciegas de esta luz de Epicuro, dice Séneca: «
Por eso de mejor voluntad refiero las admirables sentencias de Epicuro;
porque aquellos que a su nombre disfamado se acogen llevados de mala
esperanza, imaginando hallar rebozo de sus maldades, experimenten que
en cualquier parte que se acogieren han de vivir bien.» Con este propio fin
refiero todas las palabras de Epicuro, con el mismo le defiendo, deseo que
nadie halle acogida en hombre tan admirable para su desenvoltura,

21



rescato de poder de los vicios el talento admirable que se debe a los
virtudes. No pudo ser tan eminente varén secuaz de las abominaciones;
no lo fue, fue su reprension, fue su desengafo. En la XXIIl pudo
responderte con la voz de tu Epicuro, y calificar esta carta: «Molesto es
empezar siempre la vida, o si de esta manera se declara mas este sentir;
mal vive quien siempre empieza a vivir.» Esta voz no pudo salir por
garganta frecuentada de ahitos y embriagueces, no pudo ser paso de
oraculos y de glotonerias. Quien decia que vivia mal, quien siempre
empezaba a vivir, no podia vivir como quien no piensa morirse. En la XXIV
reprende Epicuro no menos aquellos que desean la muerte, que a los que
la temen: «Qué cosa tan ridicula como apetecer la muerte, cuando con el
miedo de la muerte inquietas tu vida.» En pocas palabras condena con
suma elegancia Epicuro la opiniébn de algunos estoicos que referiremos,
afirmando que el sabio puede y debe darse la muerte. Olvidése Séneca
qgue le citaba contra si: no empero es falta de memoria, antes sobra de
ingenuidad. No rehuso citar la verdad contra si. En afirmar que se debia
dar muerte el sabio, se mostrdé estoico, y en contradecirse, buen estoico.
iOh grande Séneca! Cuan felizmente sabes acertar, aun cuando te
contradices. En la XXV: «Agua y pan desea la naturaleza, nadie es pobre
de esto: pues quien en estas cosas descansO su deseo, puede competir
en felicidad con Jove, como dice Epicuro, de quien alguna voz mezclaré en
esta carta, de tal manera (dice) haz todas las cosas, como si alguno te
viese.» Y pocos renglones mas abajo: «Lo mismo aconseja Epicuro.
Entonces principalmente te retira a ti mismo, cuando eres forzado a estar
en la multitud.» Estando so6lo conocia Epicuro que eran testigos de sus
acciones su conciencia dentro de él, y sobre él Dios; queria que el hombre
obrase a solas como si fuera espectaculo de todos. Aconsejaba por mas
importante soledad la que se tenia en los propios concursos. Ninguno dijo
primero que Epicuro que el mejor solitario era el que sabia estar solo entre
la gente. En la XLVI, tratando de un libro que le envié Lucilo, y alabandole
encarecidamente dice: Quam dissertus fuerit ex hoc intelligas, licet levis
mihi visus est, cum esset nec mei, nec tui temporis, sed qui primo aspectu,
aut Titi Livii, aut Epicuri posset videri. He trasladado las palabras latinas,
porque como reconocera el docto que tiene ingenio, estan erradas, yo las
leo y restituyo asi: Brevis mihi visus est, nec esse mei, nec tui temporis: lo
gue confirma el sed, que con relacion comparativa le juzga por digno de
Tito Livio, o de Epicuro: Levis mihi visus est, lei brevis; que la mayor sefial
de que en libro es bueno, es que parezca breve, y el error fue facil. Esta es
la version del lugar, como lo he leido. «De esto podras entender cuan
docto me parecio tu libro, parecibme breve, que no era de tu tiempo, ni del
mio, sino que a la primera vista podia parecer de Tito Livio, o de Epicuro

22



» Bien encarecido queda el alto espiritu de Lucilio, de donde se conoce lo
sublime del estilo de Epicuro, pues porque creyese la oracion, le nombra
Séneca después de Livio. En la LIV dice Epicuro: «Hay algunos que se
encaminan a la verdad sin socorro de otro, de si hicieron camino para si;
éstos alaba sumamente, a los cuales asistio su propia inclinacion, que
ellos mismos se aventajaron; otros necesitan de ayuda ajena, que no
fueran a la verdad, si alguno no les precediera; empero siguen bien: de
éstos, dice, es Metrodoro.» No gasta Epicuro palabras en otros sujetos,
qgue en la virtud, en el virtuoso y en la verdad. En el LXVIIl: «Daréte en
Epicuro division de los bienes, semejante a la nuestra. En su opinién hay
algunos bienes que él deseara tener, como la quietud del cuerpo, libre de
toda incomodidad, la remisién del &nimo, contento con la contemplacion de
sus bienes. Otros hay, que si bien no los desea, los alaba y aprueba, como
la falta de salud, que ya dije, y la molestia de gravisimos dolores y
enfermedades, en la cual estuvo Epicuro, aquel dia suyo postrero
fortunadisimo: dice que padecia de la vejiga y ulceras del vientre, dolores
gue no podian aumentarse, y con todo llama bienaventurado aquel dia.»
Reconoce Séneca a Epicuro por estoico en la division de los bienes: yo le
reconozco por el mejor estoico en la tolerancia de los ultimos dolores.
Quien de todos los dias que vivio llamo sélo bienaventurado aquel en que
combatido de excesivos dolores moria, ¢como fue creible que tenia por
bienaventuranza los desordenes del vientre? EI grande Epicuro, ni
desprecio la muerte, ni la temid, ni los dolores se la hicieron desear, ni
aborrecer. Hizo lo que dijo, murié como decia que se habia de morir, vivio
para poder morir, como lo dijo. Epistola XCIll: «¢Acaso no te parece
igualmente increible, que quien esta padeciendo sumos tormentos diga
soy bienaventurado? Y con todo, esta voz se oyd en la misma oficina de
los deleites: Bienaventurado es este dia en que espiro, dijo Epicuro,
cuando las ulceras de los intestinos y el dolor insuperable de la orina le
atormentaban.» Repetir Séneca cuatro veces esta accion y palabras de
Epicuro en sus epistolas, no es prolijidad, sino admiracion. No es pobreza
de noticia de otro ejemplo, es pobreza de otro ejemplo, en otro que
Epicuro. Verdad es que es decir una misma cosa, mas algo mas trae,
cuanto se repite mas. No se contenta Séneca con decirlo, vuélvelo a decir
para persuadirlo. Muchas veces se ha de decir la cosa, que pocos hacen
alguna vez, y que todos deben hacer muchas. En el libro de la pobreza a
Lucio, por empezarle Séneca con majestad, dice: «Dice Epicuro que es
honesta cosa la pobreza alegre.» ¢Qué cosa pudo decir mas honesta
Epicuro, ni se pudo oir con mayor alegria? En otros muchos lugares cita
Séneca a Epicuro, que dejo por no crecer en libro este cuaderno, donde lo

23



que Diogenes Laercio, Séneca, Petronio y Juvenal dijeron de Epicuro
muestra su grande doctrina, su encarecida virtud, su alta elocuencia, su
rica pobreza, su abstinencia y su constancia, y juntamente la causa de que
los otros filésofos le envidiasen, hasta fingir obras deshonestas e infames,
y publicarlas por de Epicuro. Grande es esta defensa donde bastaba
nombrar a Séneca; empero mayor es el haber yo referido lo que él enseid
y dijo, como Séneca lo cita. Dara fin a esta defensa la autoridad del Sr. de
Montafia, en su libro, que en francés escribid, y se intitula Essais 0
Discursos, libro tan grande, que quien por verle dejara de leer a Séneca y
a Plutarco, leerd a Plutarco y a Séneca. En el cap. Il de le crueldad, lib. 1I: «
Parece que el nombre de la virtud presupone dificultad y contraste, y que
no se puede ejercitar sin padecer. ¢Esto acaso puede ser causa por la
cual nosotros llamamos a Dios bueno, fuerte, liberal, justo? Empero
nosotros no le llamamos virtuoso: sus operaciones son todas puras y sin
contraste. De los filésofos, no solo los estoicos, sino los epicureos, y a
éstos yo les defiendo de la opinion comun, que es falsa, no obstante aquel
mote sutil, de quien le dijo, eran infinitos los que pasaban de su escuela a
la de Epicuro y ninguno al contrario. Yo creo bien, que de los gallos se
hacen muchos capones, mas de los capones nunca se hizo un gallo;
porque a la verdad, en firmeza y rigor de opiniones y preceptos, la secta
epiclrea no cede en ninguna manera a la estoica.» Y en el propio libro,

cap. X de los libros: «Plutarco tiene las opiniones platonicas, dulces y

acomodadas a la compainiia civil: el otro las tiene estoicas y epicureas, mas
apartadas del uso comun, segun mi parecer, mas acomodadas en
particular, y mas firmes.» Cicerén, De natura deorum, libro I, manda que

Epicuro sea tenido en reverencia; éstas son sus palabras: «El solo vio

primero que hay dioses, cuya razon, fuerza y utilidad, recibimos de aquel
libro suyo celestial. De la regla y del juicio.» Y en el primero de las

Cuestiones tusculanas, dijo: «No solo de los epicureos, a los cuales yo no

desprecio, antes, no sé por qué, del hombre docto son despreciados.»

Severo el Sr. de Montafa, juzga que en lo verdadero, rigido y robusto no
cede la doctrina de Epicuro a la estoica: no dice que la excede, no, porque
no es verdad, sino porque no era facil de creerse; dice que Plutarco era
platdénico, cuyas opiniones son opuestas a las estoicas y epicureas; esto
es, descubrir la causa, porque tan esclarecido varén como Plutarco,
vencido de la pasion de su secta, contradijo con tanta pasion la estoica.

He procurado desempefiarme de las promesas de esta introduccion previa
a la doctrina estoica. La secta es fuera del comun sentir, mejor diré,
contraria; los términos con que se declara son forasteros a los espiritus

24



vulgares, mas altos de lo que puede percibir la oreja: por eso dijo Séneca,
XIlI: «No hablo contigo en la lengua estoica, sino en otra mas baja»; es
lengua no solo diferente, sino extrafia la de la verdad; es amarga, oyese, y
en vez de aprenderse se teme: en esta lengua escribié Epicteto, en esta
escribié Epicuro, no en la que le achacaron a la gula y embriaguez los que
no conocieron su culpa en no obedecerla. Difamaronle, los torpes filésofos
id6latras. Admiréle Séneca, admirdle: con él deshonra al grande cordobeés,
quien no lo creyere en esto, quien no le siguiere. No soy quien le defiende,
oficio para mi desigual; soy quien junta su defensa, porque no pueda
blasonar el vicio, que fue tan admirable filosofo su secuaz. Errores tuvo
Epicuro como gentil, no como bestia: aquéllos le condenan los catolicos;
éstos le achacaron los envidiosos, y después por hallarle ya comun
proverbio y Unico de los vicios, los doctos y los santos le advirtieron por
escandalo: San Crisélogo, sermén V: Epicuro se tradunt, ultimo de
speradonis et voluptatis autore. Comunmente se dice nego la inmortalidad
del alma; este error tan feo no se colige de su vida ni de sus palabras, ni
de llamar bienaventurado el dia en que moria atormentado de inmensos
dolores: antes es confesion de lo contrario, segun las sefias que da el
Espiritu Santo, de los que no creen otra vida en el Libro de la Sabiduria.
Las sefias de hombre sin Dios, son gozar de todos los placeres y gustos,
porque no creen otros; empero no gozar de ninguno y abstenerse de
todos, y llamar bienaventurado el dia de la muerte, sefias son de creer otra
vida. Acusanle de que neg6 la Providencia divina: yo trato este punto en mi
libro que intitulo: Historia teologitica, politica de la divina Providencia. Sea
gue errd en esto, mas diga la causa el grande Padre Agustino, en su libro
de Las ochenta y tres cuestiones, donde prueba que la ceguedad de la
mente no puede ver a Dios: «De la manera que la vista de los ojos, si esta
enferma, juzga que no hay lo que no ve, por demas la imagen presente
asiste a los ojos cuando tienen cataratas, asi Dios, que en todas partes
estq, no puede ser visto de los animos cuya mente esta ciega.» Por esto
no vio Epicuro a Dios y a su providencia; porque su mente no alcanzé la
vista, que a nosotros nos da la fe que alcanzamos. Y, pues, por
misericordia de Dios tenemos la luz que le falto a él y a todos los filosofos
gentiles, estimemos lo que vieron, y no les acusemos lo que dejaron de
ver; cuando Ilo condenaremos no difamemos su memoria, Si
contradijeremos sus escritos. Oigamos por Epicuro a Eliano de varia
historia, lib. VI, en el titulo Epicuri sententia et faelicitas. Epicuro Gargecio
decia: «A quien poco no le basta, nada le basta.» El mismo decia que se
atreveria a competir de la felicidad con Jupiter, si tuviera agua y pan.
Habiendo tenido Epicuro este sentimiento, otra vez trataremos con qué

25



intenciéon alabod el deleite.

Nada dejé por decir Eliano en defensa de Epicuro, y aunque no declard,
como lo promete, de qué deleite hablaba, en Ciceron se lee
repetidamente, L, De natura Deorum: «Nosotros los epicureos ponemos la
bienaventuranza de la vida en la paz del alma, y en carecer de todas las
dadivas.» Y en el tercero de las Tusculanas: «Niega Epicuro que se puede
vivir bien sin virtud. Niega que la fortuna tenga alguna fuerza en el sabio,
antepone la comida pobre a la espléndida. Niega que hay algun tiempo en
que el sabio no sea bhienaventurado.» Y en el primero de Tusculanas: «
Vienen no soOlo catervas de epicureos, que contradicen, a los cuales no
desprecio: mas no sé cémo cualquiera doctisimo lo desprecia.» Yo me
admiro de lo que se admiré Ciceron en el segundo De Finib. «
Epicuro siempre dice que el sabio es bienaventurado, tiene fin en las
codicias, desprecia la muerte, siente sin algun miedo la verdad de los
dioses inmortales, no duda si sera mejor salir asi de la vida: instruido con
estas cosas, siempre esta en deleite.» Y en el segundo De Finibus: «
Niega Epicuro (ésta es vuestra luz) que nadie pueda vivir con deleite, que
no viva honestamente.» Y en el tercero de las Tusculanas: «No sin causa
se atrevid a decir Epicuro, siempre goza de muchos bienes el sabio,
porque siempre esta en deleite.» Y hablando Cicerén en la proposicion
capital que acerca de la Providencia divina le acusan, dice en el tercero de
las Tusculanas: «Con verdad pronuncio Epicuro aquella sentencia: Lo que
es eterno y bienaventurado, ni padece negocio ni le hace padecer.» Si
esto ha de ser verdad, es forzoso que se regule con la fe santa y catdlica,
entendiendo que Dios, aunque cuida de todo, él no padece cuidado ni
ocupaciéon de toda su Providencia, que le embarace o sea molesta,
achagues de los que los hombres llaman negocios, cuidados vy
ocupaciones.

No ignoro que el propio Ciceron acusd a Epicuro en muchas cosas, y le
contradijo en muchas opiniones. Sucede a Ciceron contradecirse, asi lo
dice Quintiliano, libro Ill, cap. XllI: paulum in his secum etiam Cicero
dissentit: mas con reverencia de tan grande varon, oso decir que Ciceron
fue muy interesado en sus opiniones, y que padecié en su defensa la
terquedad de causidico, que procuran por el precio, no sélo disculpar los
delitos, sino defender las virtudes y meéritos. Y es cierto que en los libros
de la filosofia mostré Cicerdon mas su oficio que su seso: quien los leyere
me disculpara con lo que leyere, y vera son estas palabras menos de mi
pluma que de la suya. En el primero De natura Deorum, dice: «Y de

verdad, no entiendo por qué razon Epicuro quiso mas decir que los dioses
eran semejantes a los hombres, que decir que los hombres eran

26



semejantes a los dioses.»

Admirame que Ciceron ignorase cosa a que le puede responder cualquier
ignorante, como en mi lo verifico: fue la causa que como no se ve, ni
alcanza, ni puede comprender la naturaleza de Dios, y la del hombre se ve
y entiende por advertencia cientifica, declarar lo no conocido por lo
conocido a nuestro modo de entender, y lo contrario, era irracional axioma
repetido. Cristiano es: «Por las cosas que fueron hechas, se ven las cosas
gue se entienden.» Enséfianos esto la Iglesia catdlica con la sagrada
adoracion de las imagenes de Dios Padre, y del Espiritu Santo, y de las
almas y angeles, pintandolas a semejanza de los hombres, para que
nuestros sentidos sean capaces de lo incomprensible, a nuestro modo de
entender.

En otra parte dice Cicerdn, se espanta que Homero quisiese mas pintar a
los dioses como hombres, que a los hombres como dioses. Pues Cicerén
repite esta (a su parecer) advertencia; preciado estaba de ella, o
empefiado en acreditarla, cosa aun a su elegante persuasion dificil. Yo no
califico a Epicuro, refiero las calificaciones que hallo escritas de su doctrina
y costumbres, en los mayores hombres de la gentilidad; diligencia hecha
primero por Diégenes Laercio, por Eliano, por Séneca, por Ciceron, y en
nuestros tiempos por Arnaudo, en que yo que los junto soy el sexto, que
no pudiendo afiadir autoridad a esta defensa, la aflado un numero. Dos
cosas, empero, aflado, y pongo en consideracion a los lectores: que
Ciceron para impugnar en algunas partes la doctrina que fue de Epicuro,
se vale de lo que falsamente le impusieron sus envidiosos con cartas
fingidas. La otra que se lee frecuentemente, que desterraron de diferentes
republicas los Epicureos, mas nunca a Epicuro: antes Ciceron dice que por
veneracion de su memoria se traia su retrato en los dedos en anillos, y
Laercio, que se le hicieron estatuas, y se le sefialaron fiestas. De esto,
tengo por causa que Epicuro, para atraer faciles a los hombres a la virtud,
la llam¢é deleite, nombre que hace mas gente en nuestra naturaleza que el
de virtud y autoridad y filosofia. Los viciosos, que fueron los Epicureos
desterrados, acudieron al nombre deleite, para autorizar sus vicios y
desautorizar a Epicuro. Lo que consiguieron, sin culpa de los que le
nombran proverbio de gula y deshonestidad; no de otra manera que ha
sucedido en nuestra Espafia a Juan de la Encina, que, siendo un
sacerdote docto y ejemplarisimo, cuerdo y pio, como consta de sus obras
impresas, en que se leen muchas de seria erudicién, a quien llevo en su
compafiia el excelentisimo sefior Marqués de Tarifa cuando fue en voto a

27



visitar la Casa Santa, que, no sélo le honr6 con su lado, sino imprimiendo
en el libro que Su Excelencia hizo de su viaje, el propio viaje escrito en
verso por el mismo sacerdote Juan de la Encina; s6lo porque entre otras
obras de versos suyos imprimié un juguete que llamé Disparates, se ha
guedado injustamente por la tirania del vulgo en proverbio de disparates,
tan recibido, que para motejar de necedades las de cualquiera, es el
comun y universal modo de decir, son disparates de Juan de la Encina. A
mi ver, es tan ajustado el caso, que se pueden consolar el uno con el otro,
y desengafar a todos del agravio, sin razdn de entrambos. Clemente
Alejandrino, stromatum I, llama a Epicuro principe de los autores impios, y
San Agustin en muchas partes. Empero, hablan del Epicuro que hallaron
introducido en proverbio de la maldad y de la doctrina impia, que al
nombre de Epicuro atribuyo falsamente Diotimo.

Temo, escarmentado, que unos hombres que en este tiempo viven de
hazaferos del estudio, cuya suficiencia es gestos y ademanes, han de
ladrar el haber osado yo moderar a Ciceron las alabanzas en la filosofia;
quiero entretenerles los dientes con las palabras del Dialogo de los
oradores, cuya posesion anda dudosa entre Tacito y Quintiliano: en las
obras del uno se imprime con nombre del otro. Dice asi, hablando de
Ciceron: «Porque sus primeras oraciones no carecen de vicios de la
antigiedad, es lento en los principios, largo en las narraciones, ocioso en
los fines, tarde se conmueve, raramente se enciende.» Y aunque estas
acusaciones no son pocas, ni leves, afiade muchas mas. Consideren estos
doctores en tropelia que, si en la arte oratoria, que fue su blason y su
oficio, y toda su presuncién, fue tan reprensible, que no es considerable
que lo sea en la filosofia, ni yo soy el que sélo en esta parte no le admito.
Léase a Hortensio Laudio en sus paradojas; léase Mayaxio cuan
s6lidamente opugna las paradojas de Ciceron.

Y si estos censores avinagrados, que apoyan lo auténtico de sus
embustes en las rugas de su frente, hubieran leido al propio Cicerén, y
todo el primer libro de Los fines de bienes y males, frenaran en estas
palabras sus lenguas: «Accurate autem quondam a L. Torquato, homine
omni doctrina erudito defensa est Epicuri sententia de voluptate.» «
Con gran cuidado en otro tiempo fue defendida la sentencia de deleite de
Epicuro por L. Torcuato, hombre erudito en toda doctrina.» Conocieran a
Su pesar cuan antigua es la defensa de Epicuro, y cuan grandes hombres
la hicieron , y si leyeran todo el libro hasta el fin, vieran erudita, eficaz,
honesta y verdadera la defensa de Epicuro, segun él la ensefiaba, no

28



como se la inficionaron los envidiosos, que le impusieron cartas y tratados
disolutos y sacrilegos. Y si bien en el segundo libro Ciceron impugna la
defensa hecha en el primero por Torcuato a las opiniones de Epicuro, son,
leidas con seso, réplicas que sélo condenan el que las hace.

Sexto Empirico hace en sus obras muy frecuente mencion de Epicuro,
Adversus Mathematicos, al principio dice: «De una propia suerte parece

gue sienten los Epicureos y los Pyrrhénicos, mas no con una propia accion
» Y pocos renglones mas abajo: «En muchas cosas es avisado de

ignorante Epicuro, y por no puro en el comdn hablar, puedo ser la causa el
aborrecer a Platon y a Aristoteles, y a otros semejantes que se preciaban
del conocimiento de muchas disciplinas.» No dice Sexto Empirico que fue
tenido por ignorante, porgue lo era, sino porque tenia por ignorantes a
Platon y a Aristoteles.

Y en el propio libro, cap. Ill, cuyo titulo es ¢Que es la gramatica? empieza:
«Siendo asi que de parecer del sabio Epicuro no es licito inquirir, ni dudar,
sin anticipacion, sera conveniente, antes todo, considerar qué es gramatica
». Y en el capitulo Xlll dice: «Averiguase que Epicuro aprendio sus

principales dogmas de los poetas.» Y los verifica con Homero y con

Epicharmo. Y en el propio capitulo dice: «Epicuro no tomé de Homero el

decir que el término de la grandeza era el deleite: muy diferente es decir
gue algunos cesaron de comer y beber y haber satisfecho su apetito, como
decir:

Después que el apetito fue vencido
De comer y beber

»Ha de decir que es el término de las grandezas en los deleites la carencia
de dolor.» Méas benignamente declara esta opinidn Sexto Empirico que
Ciceron. En este sentido prometid declararla Eliano. Prosigue tres
renglones mas abajo: «Decir que la muerte es nada, Epicharmo lo dijo,
mas demostrolo Epicuro, y lo admirable no fue decirlo, sino demostrarlo.»
En el libro VII contra los matematicos, dice: «Cuentan a Epicuro con éste,
como quien desterraba la légica contemplacion. Otros hubo que afirmaron
gue no desterraba en universal la l6gica, sino solo la de los estoicos.» Y en
el libro X, folio 466: «Decia Epicuro que la filosofia era operacién que con
razones y argumentos hacia la vida bienaventurada.» No dijo que la
embriaguez y lascivia, sino la filosofia. Y estos méritos reconocié aquel
verso que se lee en Petronio:

Ipse pater veri doctus Epicurus in arte

29



Blason que, si bien en Petronio esta profanado, cuya ironia ocasion6
Cleomedes, llamandole inventor de la verdad, cuando falsamente
afirmando dijo, que el sol se apagaba chirriando en el mar, como una
lucerna. Empero es tan unico Epicteto en la gentilidad, que no se lee de
otro hombre a quien aquellas almas erradas que mancillo la idolatria
llamasen padre de la verdad, sino solo a Epicuro: que le llamaron asi por
aclamacion consta. Y la razén la colijjo yo de Sexto Empirico contra los
matematicos, pag. 197: «Como a Epicuro, por razén de que muchos a una
voz dicen de él que hall6 la verdad.» Hallo que Lactancio, De divino
premio, libro

VII, cap. |, dice estas palabras: «Soélo Epicuro, segun Demdcrito, fue
verdadero; en ésta, pues, dice, que el mundo tuvo principio y tendra fin.»

Yo bien sé que no hall6 la verdad, y que sélo la halla quien halla a Cristo
Nuestro Sefior, que es verdad, camino y vida. Bien sé que no fue padre de
la verdad; porque sé que Dios es so6lo verdadero, y que es Dios verdadero
de Dios verdadero. Y sé por las palabras del Apoéstol: «Que Dios es
verdadero, y todo hombre mentiroso, como esta escrito.» Condeno en
Epicuro todas las palabras y opiniones que condena la santa y sola
verdadera Iglesia catélica romana.

Defiendo su opinidon infamada por los envidiosos, no con mis palabras,
sino como se ha leido con las de Diégenes Laercio, con las de L. Torcuato,
con algunas de Cicerdn, con Eliano, con toda la pluma de nuestro gran
Séneca, con la severidad de Juvenal, con el peso elegante y admirable del
juicio del Sr. Montana, con la diligencia de Arnaudo. Advierta, pues, el
interesado en su terquedad, que en no restituir a Epicuro, condena a todos
los referidos por peores que Epicuro, segun él se acusa. Repare en el
nombre de Séneca venerable, empefado en esta defensa: reverencie en
sus escritos toda la majestad de la filosofia idOlatra: no se constituya reo
de tan facineroso desprecio, que sera juntar a lo idiota lo profano.

Y porgque se conozca gque son antiguos estos oprobios a los que difaman a
Epicuro, referiré las palabras de Didgenes Laercio, con que responde a
todos aquellos que refiere. Decian de Epicuro era bebedor, y que tenia su
felicidad en el deleite, y el deleite en la glotoneria y embriaguez y rameras.
En el lib. X, al principio, dice Sed hi proferto insaniunt. «Mas de verdad
éstos no saben lo que dicen; porque afirman muchos fue este vardn
increiblemente agradable a todos. Testificalo su patria, que le honré con
estatuas de metal, y la inmensa cantidad de amigos que todas las

30



ciudades llenaba, los discipulos que le asistian, a quien instruyeron
aguellas dogmaticos sirenas, menos un Metrodoro Estratonicense, que se
pasé de él a Carneades, sin duda porque le era pesada de aquel
incomparable varon la bondad inmensa, y la perpetua sucesion de su
escuela, que despoblandose las demas todas permanecidé sola,
continuandose con repetidos concursos. Tuvo suma piedad para sus
padres, fue bienhechor de sus hermanos, clementisimo con sus esclavos,
como se lee en su testamento, pues juntamente con él filosofaron, entre
los cuales fue clarisimo el que referimos, fue su apacibilidad extremada
para con todos. ¢Qué diré del culto de los dioses?» Palabras son éstas
fielmente traducidas de Laercio en el lugar citado, en que se conoce
cuéles razones movieron a nuestro Séneca a alabar tanto su doctrina y a
preciarse de ella, y juntamente con las postreras palabras que encarecen
en Epicuro el culto de los dioses, me acuerdo de lo que dijo Séneca en el
lib. IV De los beneficios, cap. IV: «No da Dios beneficios; mas seguro y
descuidado, apartado del mundo hace otra cosa (o lo que Epicuro juzga
por mayor felicidad), nada hace.» De estas razones coligen todos que
Epicuro sinti6 que no habia Providencia; y siendo asi, como Laercio dijo,
que cuidé del culto de los dioses, parece, como lo tengo declarado, que no
quiso decir que no hacia nada, sino que lo hacia sin padecer cuidado en
hacerlo, o solicitud embarazada; nuestra manera de hablar en espafol me
declara: decimos de quien hace algo sin cuidado, parece que no hace
nada, nada hace en hacerlo.

En el lib. IV De los beneficios, cap. Il, son estas las palabras de Séneca: «
En esta parte tenemos controversia con la turba delicada y umbratica de
los epicureos, en su convivio, de los que filosofan acerca de ellos, la virtud
es ministra de los deleites, a ellos obedece, a ellos sirve, vélos sobre si,
dice, no hay deleite sin virtud.»

Esta clausula no razona contra Epicuro, sino contra la turba de los
epicureos. Ya tenemos dicho cuan diferentes son. Advierto empero que las
palabras de los epicureos son: «La virtud es ministra de los deleites.» Esto
impugna Séneca. Las palabras de Epicuro son: «No hay deleite sin virtud.»
Ciceron, en el lugar citado lo confesd. Honesta ilacion es, que si no hay
deleite sin virtud, que el deleite que hay es virtuoso. Séneca aqui, mas util
que solido, dice contra los epicureos: «No hay virtud si puede seguir; sus
principales partes son guiar, debe reinar y estar en el sumo lugar: tu la
mandas que siga.» Y pocas palabras mas abajo: «De esto solo se disputa
si la virtud es causa del sumo bien, o si es el sumo bien. ¢Juzgas que

31



preguntar esto es solo inversion del orden? Mas ésta es confusion, y
manifiesta ceguedad preferir lo postrero a lo primero. No me indigna que
después del deleite se ponga la virtud, sino que totalmente se mezcla con
el deleite.» Bien a propodsito me valdré de Agelio en dos lugares expresos,
en que contra Plutarco defiende a Epicuro, en razén de acusarle la misma
colocacidon de términos en los silogismos. Licito es responder a Séneca
con lo que se responde, y aun se reprende a Plutarco por la doctrina de
Epicuro, Agelio, lib. Il, cap. VIII: «Plutarco, en el segundo libro de los que
compuso de Homero, dice de Epicuro: necia e ineficazmente usé del
silogismo»; y cita las propias palabras de Epicuro: «La muerte no nos toca,
porque lo desatado no siente, y lo que no siente no nos toca.» Acusa
Plutarco que dejoé pasar lo que en primer lugar habia de decir. La muerte
es disolucion del alma y del cuerpo: demas de esto, habiendo olvidado el
antecedente que debia poner primero, usa de él como si lo hubiera puesto
para sacar la conclusion. Perfectamente en esta parte este silogismo, si no
precede esta mayor, no puede concluir. Con verdad concluyo Plutarco esto
tratando de la forma y orden del silogismo; porque si se ha de discurrir
conforme el orden y método logico, asi se debia discurrir. La muerte es
disolucién del alma y del cuerpo. Lo disuelto no siente, lo que no siente no
nos toca. Mas Epicuro, siendo tal hombre, no dejé por ignorancia aquella
parte del silogismo ni pretendio formar el silogismo con todos sus numeros
y fines, como en la escuela de los filosofos: antes por ser evidente la
separacion del alma y del cuerpo en la muerte, no le parecié necesario
expresarla, por ser cosa notoria a todos: de la misma suerte puso la
conclusion del silogismo, no en el fin, sino en el principio. ¢Quién no echa
de ver que no se hizo por ignorancia? También en los escritos de Platén
hallaras silogismos defectuosos.

En el cap. IX el propio Agelio dice asi: «En el propio libro Plutarco
reprende al propio Epicuro, que usé de una palabra poco propia y de
impropia significacion. Estas son las palabras de Epicuro. Definicion de la
magnitud de los deleites, carencia de todo dolor: no debié decir de todo
dolor, sino de toda cosa congojosa Y triste: dice que la carencia se ha de
significar del dolor, no del dolorido. Demasiada menudencia y casi frialdad
es la de Plutarco en acusar a Epicuro, observando las dicciones. Estos
cuidados de palabras y elegancias, no sélo no las afecta Epicuro, antes las
condena.» Hasta aqui son palabras de Agelio, y con ellas hemos
respondido a la delgada contradiccion de nuestro Séneca a los epicureos,
y afladido otro defensor a Epicuro en la antigiedad.

32



Advierto que Séneca, hablando de la turba epicurea, la llamé delicata et
umbratica, palabra de reprensiéon, como se ve en Petronio: «Nondum
umbraticus doctor in Xevia deleverat.» Que a Epicuro ya hemos visto que
le llama sabio, y a su doctrina santa.

Lactancio, en el libro Il De falsa sapientia, capitulo VII, dice: «Epicuro
decia que el sumo bien estaba en el deleite del anima. Aristipo, en el
deleite del cuerpo.» Por este lugar se conoce que Epicuro no ponia la
felicidad en el deleite del cuerpo; parece se ha de enmendar este lugar en
Lactancio, y leer Crisipo donde se lee Aristipo, pues consta de Diégenes
Laercio en la vida de Epicuro, escribio cartas lascivas y deshonestas, que
Diotimo impuso a Epicuro, y murié de beber, y se emborrachaba, si bien
Aristipo fue viciosisimo, y como refiere Didgenes Laercio en su vida,
Xenophodn le aborrecid, y escribié un libro contra el deleite, por ser Aristipo
defensor del deleite, que es lo que Lactancio le atribuye, lo cual defiende la
leccion y prueba en favor de Epicuro; empero yo, si se ha de enmendar,
antes lo enmendaria en Laercio, leyendo Aristipo, movido de las palabras
referidas y de la disolucion de sus acciones, que son las que acusan a
Epicuro, y no se leen de Crisipo.

No es mia sola la opinion de que son diferentes doctrinas la de los que
llaman epicureos y la de Epicuro, y que aquélla fue condenada y ésta
admirada. El doctisimo espafol Francisco Sanchez de las Brozas, en su
prélogo a Epicteto, lo dice con estas palabras, en que defiende
acérrimamente la doctrina y virtud de Epicuro, prefiriéndola a la estoicay a
la peripatética.

«Otros, como fueron los epicureos, dijeron que, pues no habia mas que
nacer y morir, que todo regalo corporal se debia preferir.

»Tres opiniones que mas tocaron la verdad quiero examinar, y despues
veremos cudl siguié Epicteto. La primera y la mejor de todas fue la del
filbsofo Epicuro, si bien se entendiera, fue que puso la felicidad y la
bienaventuranza en el deleite y contento. Aristételes, en el libro X de sus
Morales, declara esta opinién, y la aprueba mucho, diciendo que este
deleite y gozo se entiende en el animo; porque dice que los dioses del
cielo se llaman propiamente Machares, que es decir muy gozosos; asi,
qgue el deleite del animo es el que da la bienaventuranza. Esta opinion de
Epicuro vino a ser tan abominable, por ser mal entendida de sus secuaces,
y tomada corporalmente, y en afrenta de su inventor, porque él fue muy
abstinente y muy buen hombre.»

33



El maestro Gonzalo Correas, en sus notas a la tabla de Cebes, tiene esta
opinién con tales palabras: «Epicureos los que siguieron a Epicuro, que
puso la felicidad en el deleite, y entendiéndolo él del animo, se lo interpretd
el vulgo por el deleite corporal.»

Juan Bernacio, hombre docto, que en nuestro tiempo ha sido el solo
comentador juicioso, asistiendo a la mente y al texto filoséfico del autor,
cuando todos se ocupan en confundir con manuscritos y borrar con
enmendaciones los autores en las cosas, que ignoradas no hacen falta a
la doctrina, creciendo el volumen y la nota en examinar si uno se llamé
Liberio, o Niberio, o Linerio, como si hubieran de casar con él una hija sin
importar a la sentencia, en su comentario a Boecio, en el libro admirable
De Consolacion, libro Ill, prosa 2. a , tiene esta opinion por la inocencia de
Epicuro, con estas palabras: «Epicuro es tenido por maestro de maldades:
Preguntara alguno si con razon, siendo asi que el deleite de Epicuro se
refiere a lo poco y a lo tenue, y la que nosotros llamamos virtud llama él
deleite.»

Responde Bernarcio en esta clausula con Seéneca, en el libro
De la vida bienaventurada, cap. Xlll, y ailade el lugar de Eliano ya citado
por mi.

Oberto Gifanio, sobre Lucrecio, en la carta a Juan Sambuco, tratando de
las cosas que escribid tocantes al animo en deleites y vicios, dice:

«De ijs profecto tam escribit copiose, et sanete , ut verum esse videatur, id
qgquod de Epicuro scribit Diogenes, falso accusari eum d quibusdam, quod
voluptati nimium tribuerit; meramque eorum esse calumniam, qui ea, quoe
vir Ule de animi tranquillitate intellexisset, ad corporis voluptates
detorquerent, qud de re, etiam initio libri secundi poeta noster
elegantissimis canit versibus: et clarissimus Imperator Cassius Epicuri ac
Philosophise studiossus ad Cicer. ij, inquit, qui a nobis vocantur, sunt
omnesque virtutes, et colunt et retinent, ut ipsius Epicuri verbis ibidem
commemorat Cassius. Cicero ipse huic hoeresi, maxime inimicus, multis
tamen locis bonos viros epicureos, nullosque ex Philosophis minus
maliciosos esse ait.»

Si se persuadiesen unos hombres que son graduados por si propios, de
que Gifanio habla con su presuncion, dando un tapaboca al chisme que
oyeron, y apoyan en las palabras de Cicerén, que de Epicuro habl6é con

34



discursos, unos desmentidos de otros, no juzgaria haber perdido el tiempo,
si bien tengo por dificil reducir hombres catedraticos de su ignorancia, que
pasan lo lego por profeso, sin saber otra facultad que la de que usan, para
juzgar y reprender. Empero, si despreciando la autoridad de tantos y tan
graves autores perseveraren en difamar a Epicuro, disculpado estara
quien a ellos los despreciare, y desesperando de la persuasion les doy por
consejo que se abstengan de la reprension de las costumbres que los
Griegos envidiosos achacaron a Epicuro, por no condenar inadvertidos las
suyas propias, de que pueden prometerse crédito, y no defensa.

Seior licenciado Rodrigo Caro, Vm. que solidamente defendié la opinidn
de Flavio Dextro, poniéndose docto a la vulgar noticia, atendera con
experiencia piadosa y bien informada al aparato de calumnias que me
prevengo en las bocas, que tiene dedicadas la milicia a ladrar y morder;
mastines de los libros, que, asalariados de la rabia contra el estudio,
ponen la suficiencia en el veneno de sus dientes, en tanto que la verdad,
saludador efectivo, los mata a soplos.

Clemens Alejandrino, Strom., jib. I.

Nullam enim existimo scripturam adeo fortunatam proecoedere, cui nullus
omnino contradicat: sed illam existimandum est, esse ratione
consentaneam, cui nenio jure contradicit.

Todo lo que en este libro he escrito, sujeto a la correccion de la santa y
sola y verdadera Iglesia Romana, con rendimiento catolico, y dispuesto a
reconocer mi ignorancia en todo lo que no concordare con la verdad de la
fe, o contradijere el buen ejemplo.

35



Francisco de Quevedo y Villegas

Francisco Gomez de Quevedo Villegas y Santibafiez Cevallos (Madrid, 14
de septiembre de 15807?-Villanueva de los Infantes, Ciudad Real, 8 de
septiembre de 1645), conocido como Francisco de Quevedo, fue un
escritor espafiol del Siglo de Oro. Se trata de uno de los autores mas
destacados de la historia de la literatura espafola y es conocido
especialmente por su obra poética, aunque también escribié narrativa,
teatro, y diversos opusculos filosoéficos, politicos, morales, ascéticos,
humanisticos e historicos. Ostento los titulos de sefior de La Torre de Juan
Abad y caballero de la Orden de Santiago (su ingreso se hizo oficial el 29

36



de diciembre de 1617).

37



