
  
    
      
    
  




Gopa

Diálogo filosófico en tres cuadros

Juan Valera



textos.info
Biblioteca digital abierta


Índice


	Información

	CUADRO I

	CUADRO II

	CUADRO III

	Autor

	Otros textos




Texto núm. 5502


Título: Gopa — Diálogo filosófico en tres cuadros

Autor: Juan Valera

Etiquetas: Teatro, Diálogo

Editor: Edu Robsy

Fecha de creación: 30 de octubre de 2020
Fecha de modificación: 30 de octubre de 2020



Edita textos.info

Maison Carrée
c/ Ramal, 48
07730 Alayor - Menorca
Islas Baleares
España


Más textos disponibles en http://www.textos.com/

CUADRO I




La escena es en la ciudad de Capilavastu: 593 años antes de Cristo.




Interior del magnífico palacio del Príncipe Sidarta. Es de noche. Cámara

del tálamo, iluminada por una lámpara de oro.




GOPA.—PRATYAPATI.




Pratyapati.—Los más vigilantes siervos del rey Sudonán rondan en torno

de este palacio. Las puertas de la ciudad están defendidas. No se irá.

Es menester que no se vaya. Sin él ¿qué será de nosotras? Con igual

vehemencia le amamos, aunque de manera distinta. Yo le amo como si fuera

mi hijo. Cuando, a poco de darle vida, murió BU madre Maya Devi, por

encargo suyo quedó Sidarta a mi cuidado. No quisieron los dioses que

ella viviese, para que no padeciera lo que nosotras padecemos hoy.




Gopa.—Inmenso dolor nos agobia. ¿Por qué anubla su hermosa frente

irremediable tristeza? ¿Por qué desea abandonarnos? ¿Qué falta, qué

mengua encuentra en mí? Yo le hubiera preferido a los dioses, como

Damayanti prefirió a Nal. Mi ventura se cifra en obedecerle con humildad

y en ser toda suya. ¡Ingrato! Su corazón insaciable no logra aquietarse

en mi amor. Su noble cabeza jamás reposa tranquila sobre mi seno. Ya no

me ama. Me juzga indigna de su cariño.




Pratyapati.—No te atormentes, ¡oh Gopa! Sidarta te ama. Para él eres tú

el ser predilecto entre todos los seres. Pero de amor nace su pena. Amor

es su martirio. Amor le devora, creando en su alma una piedad infinita,

que no consiente ni deleite, ni goce, ni paz tan sólo. Todos los males

de la vida pesan sobre su corazón, que abarca en su afecto la vida de

los tres mundos. Amor, primogénito de la naturaleza, por una fatal

expansión de su esencia divina, dio ser a cuanto vive; y con la vida

nacieron el dolor, la pobreza, la enfermedad y la muerte. Se diría que

Sidarta es la encarnación, el avatar de Amor, que llora y lamenta haber

creado la vida; que padece en sí cuanto todo ser que tiene vida padece,

y que anhela retrotraer la vida a la nada para que el padecimiento

acabe.




Gopa.—Efímera es la vida: el padecimiento que de ella nace debe de

serlo también.




Pratyapati.—No, Gopa; la vida no tiene término. La muerte es cambio, no

fin. Arrastrados en la perpetua corriente, mudamos de forma, pero no de

esencia, la cual renace o reaparece siempre para el dolor. En este

sentido, los dioses, los asuras y los hombres son igualmente inmortales.




Gopa.—¿Y no hay ningún dichoso?




Pratyapati.—Ninguno. La infelicidad es la primera condición de la vida.




Gopa.—¿Y por qué Amor creó la vida, y la infelicidad con ella?




Pratyapati.—Porque Amor no fue libre. Como del sol brotan los rayos,

como el agua mana de la fuente, así de Amor brotó y manó la vida. Sólo

movido de compasión sublime, en virtud de un esfuerzo superior a lo

humano y a lo divino, recogiéndose en sí con abstracción portentosa,

logrará Amor recoger también en sí la vida y darle quietud eterna.




Gopa.—Veo que piensas como Sidarta. Aplaudes, sin duda, su propósito,

que yo no comprendo.




Pratyapati.—Hasta cierto punto pienso como él; pero su propósito es

audaz, me parece irrealizable, y por audaz e irrealizable no le aplaudo.

Si él estuviese llamado, como cree, a ser el libertador de los hombres,

yo vería y haría con gusto cuantos sacrificios hay que hacer para

lograrlo.




Gopa.—¡Oh Pratyapati! ¡Cuán encontrados sentimientos son los nuestros!

Si tú le amas como madre, yo, como esposa, como mujer enamorada le amo.

Este modo de amar es menos fuerte, por lo común, que el amor de madre.

En el amor de madre hay mucho que nace de las entrañas y que allí se

arraiga. Por eso, no ya las mujeres, sino las mismas fieras aman a sus

hijuelos. La mujer enamorada de un hombre, cuando sólo le ama con el

amor de las entrañas, no le ama más que le ama su madre; pero cuando le

ama también con el amor del espíritu, le ama mil y mil veces más que la

madre más amorosa; le idolatra; le mira como a un dios; tiene fe en él;

le cree capaz de todo lo grande y de todo lo bueno; piensa que de la

voluntad de él, que es ley para ella, han de nacer el milagro, el bien y

la bienaventuranza para todos. No sé, no comprendo el propósito de

Sidarta; pero sé y comprendo que será bueno su propósito, y que le

logrará, si quiere. Si para que le logre he de hacer yo el mayor

sacrificio, pronta estoy a hacerle.




Pratyapati.—¡Oh desventurada y débil mujer! ¿Qué mísera resignación es

la tuya? Tú sola puedes detener al Príncipe con la deleitosa cadena de

tu afecto; mas la veneración que el Príncipe te inspira te excita hasta

a romper esa cadena. La violencia no bastará a retenerle; pero si tus

blancos y suaves brazos le cautivan, ¿cómo te apartará de sí para ir a

donde sueña que su vocación le está llamando? El Rey pone en ti su

esperanza. No la defraudes. Reten a Sidarta con el hechizo de tu amor y

de tu hermosura. No le dejes partir.... Siento pasos. Sidarta viene. No

quiero que me halle aquí. Animo, ¡oh Gopa!




(Se va Pratyapati.)




Gopa.—Animo.... para detenerle no me falta; no le necesito. Para

dejarle partir he menester de todo mi valor.




(Entra el Príncipe.)




Sidarta (abrazando a Gopa)—¡Esposa mía!




Gopa.—Dime la verdad. ¿Me amas aún?




Sidarta.—Te amo más que nunca.




Gopa.—¿Por qué, entonces, estás inquieto, triste y como desesperado?

¿Por qué no se aquieta en mí tu voluntad?




Sidarta.—Si no te amase, mi voluntad no se aquietaría en ti, porque

buscaría más alto objeto de su amor. Amándote, no se aquieta tampoco,

porque teme perderte. En breve plazo nos separará el destino, y

renaceremos bajo nuevas formas para no volver acaso a encontrarnos

jamás. Y no nos separaremos en la plenitud de la hermosura y de la

fuerza, jóvenes y robustos aún, sino tal vez marchitos por la vejez y

sobrecargados de disgustos y enfermedades. Esto hará que el afecto que

hoy nos tenemos se trueque en desvío y en horror, o dé origen a una

piedad dolorosa. Pero aunque tú y yo ¡oh hija de Dandapani! lográsemos

revestirnos de juventud perpetua y disfrutar perenne salud, viviendo

unidos y enamorados siempre, nunca seríamos felices, como no fuésemos

egoístas. El dolor de cuanto respira, el padecer de cuanto alienta, la

muerte de cuanto vive y el espantoso espectáculo de la miseria humana

acibararían nuestra ventura, o nos harían indignos de gozarla por la

dureza de nuestros pechos sin compasión y por la sequedad de nuestros

ojos sin lágrimas.




Gopa.—Tus razones son tan poderosas para mí, que no sé cómo responder

a ellas. Si algún engaño contienen, no seré yo quien te saque del

engaño; caeré en él contigo. Es cierto: lo sé por experiencia propia: no

hay dicha cumplida. Ni cuando tú, violentando la dulce modestia de tu

condición y prestándote al capricho de mi padre, te presentaste a

competir con mis pretendientes, y en la lucha, en la carrera, en

disparar flechas y en esgrimir las demás armas, los venciste; ni cuando

me revelaste que me amabas; ni cuando toda yo fui tuya; ni cuando sentí

en mi seno agitarse viva tu imagen; ni cuando alimenté a nuestro hijo

con la leche de mis pechos; ni cuando, sentado en mi regazo, aquel claro

descendiente de Gotama respondió por vez primera a mi sonrisa con su

sonrisa y atinó a pronunciar tu nombre y el mío; nunca dejaron de

acibarar mi contento el temor de perder el bien que le causaba y la

consideración de que nuestro contento y nuestro bien eran privilegio

odioso, eran contravención de la ley que condenó a los hombres a general

infortunio. Pero dime; si me amas, ¿nuestro infortunio no será mayor

separándonos? ¿Por qué, pues, me huyes? Afirman que nos quieres

abandonar a todos. ¿Qué propósito llevas? Porque el dolor sea general y

necesario, ¿hemos de acrecentarle por nuestra voluntad, como lo

acrecentarás si nos abandonas?




Sidarta.—Bien sabes, hermosa nieta de Iksvacú, que por mi voluntad no

se ha derramado jamás una sola lágrima. ¿Cómo había yo de darte

voluntariamente el pesar más pequeño? Jamás me apartaría yo de tu lado,

si esto me fuera lícito; pero no debo ocultártelo por más tiempo: un

deber imperioso me impulsa a ir lejos de ti.




Gopa.—¿No te alucina, no te extravía ese deber?




Sidarta.—No es posible que me alucine. Mi resolución no ha sido súbita,

sino nacida de largas y profundas meditaciones. Yo quiero y puedo

libertar a los hombres de la miseria, del dolor y de todos los males:

mostrarles el camino de la redención, redimiéndome yo mismo. Mi

inteligencia, abstrayéndose de todo, desdeñando los deleites ilusorios

con que nos brinda el Universo, en la contemplación de sí propia, en el

éxtasis, irá poco a poco alcanzando la suprema sabiduría, elevándose por

cima de los dioses y de los asuras, adquiriendo un poder mágico que

rompa la ley fatal del encadenamiento de las causas; y, por último,

llegada al colmo de su brío, realizada toda la virtud de su esencia, se

extinguirá para siempre, como se extingue la llama cuando da al mundo

toda la luz y todo el calor que están en ella latentes. Mi vida será así

ejemplo y dechado para los que aspiren, como yo, a salir de la esfera

tempestuosa de la vida y de las mudanzas sin fin, y busquen la paz

eterna. Obra fatal de Amor, efusión de su esencia divina fue este

Universo tan lleno de dolor. Sean obra reflexiva de Amor el

aniquilamiento, el silencio y el reposo que nos salven del tumulto y de

la guerra. Limitación y mengua son el fundamento de nuestra vida como

individuos. Rompamos el límite, completemos el ser para que no tenga

mengua alguna, y entonces nuestra existencia sin límites, y entera, sin

mengua ni falta, será como si no fuese.




Gopa.—El fin a que caminamos es para los ojos de mi mente tenebroso

como el abismo. Como en el abismo, hay en él algo que me seduce y que me

atrae. No penetro, sin embargo, lo que puede ser este fin; pero los

móviles que a él te llevan son generosos, admirables, dignos de tu alma.

Sidarta mío, aun cuando fuese errada la dirección que llevas, es tan

noble el impulso que por ella te ha lanzado, que, lo presiento con

orgullo, las generaciones futuras por siglos y siglos habrán de

bendecirte y ensalzarte como al más glorioso de los hombres. Mil tribus,

naciones y pueblos seguirán tus huellas y aprenderán tu doctrina. Por mi

amor de esposa, por el amor que tengo a nuestro hijo, quisiera oponerme

a tu empresa y retenerte a mi lado; pero el amor de tu gloria, que

reflejará en mí y en tu hijo, me mueve a no impedir tu partida, aunque

el impedirla estuviera a mi alcance. Ve, pero llévame contigo. Déjame

primero compartir tus trabajos y después tu triunfo.




Sidarta.—No puede ser. Debo partir solo.




Gopa.—Mi corazón se deshace de dolor; pero me resigno devotamente. ¿Y

cuándo, bien mío, ha de ser tu partida?




Sidarta.—En el instante, ¡oh hermosa nieta de Iksvacú! Estamos en la

mitad de la noche. Mira al claro cielo. ¿Ves aquella luz que brilla en

Oriente? Es mi estrella, que se levanta para iluminarme y guiarme.

Chandac, mi escudero, tiene enjaezados los caballos. Los que guardan la

puerta oriental de Capilavastu, por donde ya asoma mi estrella, están

ganados y me dejarán partir. Queda en paz, ¡oh Gopa!




Gopa.—¡Oh señor del alma mía! Tu esclava gemirá abandonada por ti

mientras viviere. Si no lo repugnas, ya que no a la mujer querida,

concede el último favor a la madre de tu hijo. Sella mi rostro con tus

labios.




(Sidarta besa a Gopa en silencio. Gopa le estrecha en sus brazos y le

besa también. Sidarta se desprende de ella con suavidad y huye. No bien

Sidarta desaparece, Gopa cae desmayada.)






CUADRO II




Sigue la escena en la ciudad de Capilavastu: 593 años antes de Cristo.




Es de día. La misma cámara del tálamo.




GOPA y PRATYAPATI.




Pratyapati.—Quiero decírtelo, aunque sea dura contigo. No; tú no le

amas, ya que estaba en tu mano detenerle y le dejaste partir.




Gopa.—Él es mi señor; yo, su sierva. No estaba en mi mano detenerle. Su

voluntad es firme y superior a todos mis halagos; pero, aun pudiendo yo

detenerle, no le hubiera detenido.




Pratyapati.—¿Por qué? ¿Acaso crees en su doctrina?




Gopa.—Yo creo en el impulso magnánimo que le mueve, y esto me basta:

creo en su dulce compasión por todos los seres; en su amor a los

hombres, a quienes mira como a hermanos, sin distinción de castas; y en

su deseo vehemente de enseñarles el camino de la virtud y de la paz.

Sólo no creo en una cosa de las más esenciales que él afirma; y si de

esto dudo, o más bien, si esto niego, es por lo mucho que le amo. ¿Cómo

he de creer yo en nuestra incurable miseria, en nuestro inconsolable

dolor, y en que la actividad de la mente es don funesto, cuando, en el

colmo de mi amargura, abandonada por él para siempre, todavía vale más

el recuerdo de la dicha alcanzada y de la honra obtenida en ser suya que

todo el pesar del abandono en que me deja? ¿Cómo he de creer que la vida

es un mal, cuando veo y columbro la suya, que ha de ser fuente de tantos

bienes? ¿Cómo he de apreciar en poco la vida, cuando el precio infinito

de la vida de él bastará para el rescate del linaje humano? ¿Cómo he de

llamarme infeliz y no bienhadada, si el fruto de su amor vive en nuestro

hijo, si la gloria de su nombre me circundará de fulgores inmortales, y

si el recuerdo de que ha sido mío, de que le he tenido a mis plantas,

idolatrándome, embelesado en la contemplación de mi belleza, a par que

lisonjea mi orgullo, es inagotable manantial de consuelo para mi alma?




Pratyapaty.—No es hondo el dolor que tan fácilmente halla consuelo. No:

tú no le amas.




Gopa.—Quien no ama ni entiende de amor eres tú, Pratyapati. Porque le

amo, en el mismo dolor hallo consuelo, y no sólo consuelo, sino deleite

y gloria. Y mientras el dolor es más intenso, es la dulzura más grata.

Padecer por él, llorar por él, verse condenada por él a soledad horrible

y a viudez prematura, es sacrificio santo que hago en aras de su amor y

que encierra una virtud beatificante. Tú estás más prendada de su

doctrina que de su persona. Yo adoro su persona, y en parte desecho su

doctrina. Por amor suyo la desecho. No es funesto don la luz de mi

inteligencia, ya que alumbra su imagen; no es funesto don mi memoria

inmortal, ya que su recuerdo vive en ella. Abomino del reposo, de la

extinción que él busca y desea, y prefiero un tormento sin fin, con tal

de que viva en mí el rastro del amor que me tuvo. Bajo la presión de mis

penas dará mi amor su más balsámico aroma, embriagándome el alma, como

huelen mejor las hierbas y las flores de la selva cuando el villano al

pasar las ofende y las pisa.




Pratyapaty.—Perdóname, ¡oh enamorada mujer! Bien presumía yo que le

amabas; pero quería medir la energía de tu amor. La he negado, para

cerciorarme de ella, oyendo tus palabras. Todavía tienes que pasar por

un amargo trance, y ansiaba yo conocer el brío que hay en ti para

sufrirle.




Gopa.—Antes de su abandono, antes de que esta desgracia me hubiese

herido el alma, la imaginación medrosa me fingía mayor la pena que iba a

sobrevenir, y me menguaba los medios de consuelo. Ahora nada hay ya que

me aterre. El bien que he gozado y perdido mitiga y aun endulza con sus

dejos toda la amargura del mal presente. Mi corazón es cual vaso que ha

contenido un licor oloroso y de sabor gratísimo. El licor se ha

derramado, pero lo más sustancial y rico que en él había quedará para

siempre en el fondo del vaso e incrustado en sus paredes interiores, y

trocará en miel el acíbar que en él se ponga, y en bálsamo el veneno.




Pratyapaty.—Me tranquilizo al notar que el amor que tienes a Sidarta te

da energía para sufrirlo todo. Sabe, pues, que fue en vano que el Rey

enviase en su persecución a sus más fieles servidores. No han podido dar

con él. Sidarta se ha perdido en el seno de impenetrable y sombría

floresta. Allí no es ya el príncipe Sidarta, sino el áspero penitente

Sakiamúni. Su elegante traje le trocó por el traje de un mendigo. La

negra y rizada cabellera que ceñía sus cándidas sienes, formando undosos

y perfumados bucles, se la cortó él mismo, y te la envía como último

presente. El escudero Chandac tiene el encargo de entregártela, y ya se

adelanta a cumplirle, si le dejas penetrar hasta aquí.




(Gopa hace seña de que entre, y entra Chandac, trayendo en un plato de

oro la cabellera de su tenor.)




Gopa (tomando en sus manos el plato de oro y colocándole sobre el

tálamo.)—¡Cuántas veces, amados cabellos, cuando estabais aún prendidos

en su cabeza, os besaron mis labios y os acariciaron mis manos! Ya

estáis muertos y separados de él. Estáis muertos porque no tenéis

memoria y no le recordáis. Yo también, separada de él como vosotros,

arrancada de él como la flor de su tallo, carecería de vida, si mi vida

no fuese su recuerdo.




Pratyapaty.—¿Y por qué no también la esperanza de que volverás a verle?




Gopa.—Porque el recuerdo es verdadero y leal, y la esperanza falsa y

engañosa; porque el recuerdo evoca para mí a Sidarta, enamorado, tierno,

humano conmigo; todo él para mí, y toda yo para él; mientras que la

esperanza me niega para siempre a Sidarta, y sólo me ofrece ahora a

Sakiamúni, y más tarde, cuando Sakiamúni alcance su última victoria, a

un ser incomprensible, más luminoso que los astros, y mayor en poder que

los dioses, pero inferior a Sidarta, joven, hermoso y enamorado.




Pratyapati.—¡Pero Sidarta será el Buda libertador de los hombres!




Gopa.—Jamás el Buda valdrá para mí lo que Sidarta valía. Reniego de la

libertad que el Buda me dé, y la trueco mil veces por la esclavitud con

que Sidarta me esclavizaba. Doy la fría calma que la doctrina del Buda

me proporcione por la agitación y la guerra amorosa que, con las

caricias, los rendimientos, los celos, la ausencia y hasta los desdenes

de Sidarta, me han perturbado y atormentado.






CUADRO III




La escena es en la ciudad de Francfort sobre el Mein, 1866 años después

de Cristo, y 2488 después de Buda.




Habitación del doctor Seelenführer. Es de noche. Una lámpara de petróleo

ilumina la estancia, donde hay mucho librote.




El doctor seelenführer y el autor.






Autor.—Aseguro a V., mi querido doctor Seelenführer, que cada día estoy

más encantado de haber contraído con usted estas relaciones amistosas.

Oyendo a V. comprendo el movimiento intelectual de Alemania, en lo que

tiene de más hondo, y por consiguiente el de toda Europa, porque (¿cómo

no confesarlo?) Alemania es nuestro norte en ciencias y en filosofía,

casi desde Leibnitz, y sobre todo desde Kant. Usted es un resumen vivo

de cuanto ahora se sabe o se supone que se sabe: usted es un sabio a la

última moda. Todo esto me divierte mucho, porque no puede V. figurarse

lo aficionado que soy a la filosofía; pero confieso que hay dos cosillas

que me afligen.




Seelenführer.—Dichoso V., a quien sólo afligen dos cosillas. ¡A mí me

afligen y me desesperan todas!




Autor.—Pues justamente es ésa una de las cosillas que me afligen: el

que a V. le aflijan todas y le desesperen. De lo que antes yo gustaba

más, en la filosofía alemana, era del optimismo. Desde el doctor

Pangloss hasta hace poco (al menos yo así lo entendía) han venido siendo

optimistas los grandes filósofos. El ser llorones se dejaba a los poetas

exóticos, como Byron y Leopardi. En Alemania, ni los poetas siquiera

eran quejumbrosos y desesperados. En el más grande de todos, en Goethe,

celebro yo con singular contentamiento cierta alegría reposada y

majestuosa y cierta olímpica serenidad. Pero ¡amigo mío! ¡cómo ha

cambiado todo! Lo que ahora priva es la filosofía de la desesperación.

La poesía la precedió en este camino, el cual, seguido poéticamente,

confieso que me encantaba. Cuando yo era mozo y estudiante, ¿quién no

hacía versos desesperados? Los versos desesperados eran como blasfemias

y reniegos de las personas atildadas y cultas. Había uno perdido al

juego la mesadita de 30 ó 40 duros que le enviaba su papá; había

estudiado tan poco, que había salido suspenso y le habían dejado para el

cursillo; la hija de la pupilera, o la pupilera misma, le había plantado

y preferido a otro huésped; en cualquiera de estos casos, o de otros por

el estilo, leer o hacer versos desesperados a lo Byron, a lo Leopardi o

a lo Espronceda, era un desahogo, con el cual se quedaba sereno el vate

o genio en agraz, y comía luego con más apetito que nunca. El asunto es

mil veces más serio en el día. La desesperación no se muestra en

jaculatorias y raptos líricos, más o menos elegantes y poco metódicos,

sino que se deduce de todo un sistema dialéctica y sabiamente

construido. Confiese V. que esto es lastimoso. Si el término del

progreso no es la desesperación momentánea, poética y romántica de un

poeta impresionable, sino la desesperación reducida a reglas y

demostrada como una serie de teoremas de Geometría, convenga V. en que

debemos maldecir el progreso. Aquí tiene V., pues, las dos cosillas que

me afligen. Los dos artículos principales de mi fe filosófica quedan

destruidos con la filosofía a la moda: la fe en el optimismo y la fe en

el progreso. ¿No sería puerilidad ridícula alegar, como prueba del

progreso, el que vamos ahora en ferro-carril o en tranvía, en vez de ir

a pié o a caballo; el que los retratos en fotografía salen baratos; el

que se teje con prontitud y primorosamente por medio de máquinas de

vapor, y el que envíamos a decir a escape lo que se nos antoja por medio

del telégrafo, si en lo esencial estamos, de un modo sistemático,

pertinaz y dialéctico, desesperados y dados a todos los demonios?




Seelenführer.—¿Y por qué ha de ser puerilidad ridícula? ¿Quién, que

penetre en lo esencial, cree que el progreso pasa de los accidentes a la

esencia? El telégrafo, el vapor, la fotografía, los cañones rayados son,

pues, el progreso.




Autor.—Yo entendía, sin embargo, que el objeto y fin de la filosofía

era la bienaventuranza, y el término del progreso la perfección del

hombre hasta llegar a la bienaventaranza deseada: a su ideal, en el

sentido más lato. Así, pues, no puedo convencerme de que caminamos hacia

la bienaventuranza, cuando veo que, no sólo estamos desesperados, sino

que es tonto probadísimo, hombre ajeno a la filosofía, acéfalo o

microcéfalo insipiente, el que no se desespera.




Seelenführer.—Esa desesperación, hoy más vivamente sentida que en otras

edades, es la prueba más clara del progreso. Cuando el viandante va

acercándose al fin de su jornada pica y da de espuelas a su caballo para

acabarla pronto y descansar. Así el progreso, que va caballero en la

humanidad, la pica y la espolea para que llegue y se repose cuanto

antes.




Autor.—¿Y cuál es la posada a donde el progreso nos lleva?




Seelenführer.—Nos lleva a la nada; al fin del Universo y de toda la

vida; a la extinción del egoísmo y al triunfo del amor, que es la

muerte. No le quepa a V. la menor duda: la ciencia llegará a poder

destruir toda esta pesadilla horrible del Universo, que es lo que nos

conviene. En el no ser nos aquietaremos todos y cesará esta lucha

incesante por la vida que traemos ahora, ya valiéndonos de la fuerza, ya

de la astucia. ¡Cesará el dolor y se extinguirá el deseo! ¡Qué paz tan

hermosa!




Autor.—Guárdesela V. para sí; que yo no la quiero.




Seelenführer.—Pues no hay otro remedio. Para todos vendrá. Es el único

fin de nuestros males. La idea de Hegel, después de llegar a su total

desenvolvimiento, por medio de mil y mil evoluciones y determinaciones,

se replegará sobre sí misma con toda la plenitud del ser, sin algo que

la límite y determine, y será el no ser. La esencia de los krausistas se

realizará toda, y la realización de la esencia será la nada. La

voluntad de Schopenhauer, este prurito, este amor primogenio, que lo

ha sacado todo de sí, como representación y fantasmagoría, dará fin a la

representación trágica de la vida, y lo volverá a encerrar todo en sí.

Mientras llega este día dichoso, en que ha de acabar la vida, crea usted

que los adelantamientos científicos sirven de mucho para hacerla menos

intolerable.




Autor.—Póngame V. algún caso.




Seelenführer.—Pondré uno o dos de los más capitales, pero será menester

cierta explicación previa.




Autor.—Pues dé V. la explicación.




Seelenführer.—Ya V. sabe que pasó la edad de la fe.




Autor.—Sea, pues V. lo asegura.




Seelenführer.—Los hombres, en esta edad de la razón, no pueden dejarse

llevar para sus actos del temor ni de la esperanza de premios o de

castigos ultramundanos. Los hombres son autonómicos. Ellos mismos se

imponen las leyes que quieren, las derogan cuando gustan, y se absuelven

cuando las infringen. No hay ser superior al hombre, que legisle y

juzgue, salvo un fantasma que tal vez crea la conciencia y proyecta

fuera de sí, agrandándole, como la figurilla pintada en el vidrio de una

linterna mágica se agranda al proyectarse en la pared, a causa de la

oscuridad. Traiga V. una luz clara, y la figura grande que había en la

pared desaparece, y sólo queda la figura pequeña dentro de la linterna.

Así la proyección del fantasma que había en nuestra mente, y que nos

fingíamos en lo exterior, inmenso, infinito, se borra, se desvanece del

todo, ante las claras luces del siglo en que vivimos.




Autor.—Enhorabuena. ¿Y qué?




Seelenführer.—Los hombres, pues, no tienen para sus actos sino dos

móviles, o, mejor dicho, uno solo, que se bifurca: lo que los

positivistas ramplones llaman la utilidad. La bifurcación consiste en

que unos buscan la utilidad exclusiva de ellos, y otros, los menos, la

utilidad de todos. Esto no implica mérito ni demérito en el hombre: todo

está predeterminado: todo es fatal: todo es obra de esa voluntad

inconsciente, de ese prurito que creó el mundo, y que se agita en

nosotros y nos impulsa: a unos a la devoción, al sacrificio, negando al

individuo por amor al todo; a otros al egoísmo, procurando la

conservación, el deleite y el bienestar del individuo, a despecho y tal

vez en perjuicio de la totalidad. Nace de aquí que no poca gente de la

más ruda, menesterosa y fiera, alentada y capitaneada por espíritus

inquietos, trate de subvertirlo todo por envidia o por codicia, en

virtud de teorías que se llaman, por ejemplo, socialismo, comunismo y

nihilismo. ¿Cuál es el mejor modo de evitar esto? Aquí de la sabiduría,

ha dicho mi docto amigo Ernesto Renan; y ha discurrido un medio, que

pronto ofrecerá a los sabios en un libro precioso. Consiste su medio en

que los sabios se reúnan en corporación o cofradía; se comuniquen sus

inventos sin que el público los trasluzca, volviendo a la época de las

ciencias ocultas y de la magia; y, no bien chiste la plebe, se alborote

o no los deje en paz, reciba su merecido, produciendo los sabios contra

ella, ya un buen terremoto, ya una inundación o un diluvio, ya una

epidemia, ya un par de volcanes en actividad, ya otra plaga por el

estilo. Así llegará al cabo el gobierno de los sabios: todos los que no

lo sean nos obedecerán y temblarán, y el mundo estará lo menos mal

posible. Seguirá entre tanto progresando la ciencia, y no bien logremos

poseerla del todo, acabaremos este drama del Universo y de la historia

con un suicidio colosal, o mejor expresado, con un totalicidio y

aniquilamiento de cuanto existe. El otro caso de ventajas que ha de

traernos la ciencia es el de dar una nueva religión a la plebe

ignorante. La ciencia y la filosofía niegan a Dios; pero los que no son

científicos ni filósofos es menester que le tengan. Esto nos conviene.

La religión será, pues, nuestra misma filosofía, expuesta, no ya en

términos dialécticos y con método, sino en imágenes, símbolos, alegorías

y otras figuras retóricas, cada una de las cuales tomará consistencia en

la fantasía del vulgo y será una persona divina, un ente mitológico,

Dios en suma. Ya varios amigos míos andan por esta manera confeccionando

la religión del porvenir. Difícil es la empresa; pero ¿qué no puede la

ciencia novísima? Yo creo que acabará por salirse con la suya.




Autor.—Y dígame V.: ¿se va ya entreviendo a cuál de las religiones

positivas, existentes hasta hoy, se parecerá más la religión del

porvenir?




Seelenführer.—Vaya si se entreve. Se parecerá, al budismo.




Autor.—Hombre, me alegro. Buen lazo de fraternidad, así que seamos

budistas, vamos a tener con más de doscientos millones de ellos que hay

en Asia y en Oceanía. Pero me alegro también por otra razón.




Seelenführer.—¿Por cuál?




Autor.—Porque estoy escribiendo un diálogo, donde Gopa, la mujer de

Buda, es la heroína, y no sé cómo terminarle. Usted, que ya es casi

budista, debe de tener vara alta con Gopa. ¿Podrá V. evocarla y hacer

que yo hable con ella?




Seelenführer.—No hay nada más llano. Antes de todo, quiero que sepa V.

que yo no soy un espiritista adocenado, sino el más ilustre de los

espiritistas. Yo he hecho dar un paso gigantesco al espiritismo. En

primer lugar, le he conciliado con mis ideas a lo Schopenhauer. Mi

escepticismo, a fuerza de negarlo todo, nada niega. La misma duda cabe

en que V. sea ilusión o realidad, que en que Gopa, aparecida ahora ante

nosotros después de cerca de veinticinco siglos de muerta, sea realidad

o ilusión. Los puros materialistas son necios. Por medio de

combinaciones y operaciones físicas y químicas de lo que llaman materia,

y donde sólo ven o pretenden ver la realidad, se jactan de explicar el

espíritu, la voluntad, la inteligencia y el deseo, que ellos creen

cualidades o resultados; y la verdad es que el resultado, tal vez

aparente, es la materia, y que de la voluntad y del entendimiento, única

cosa real, si hay algo real, es de donde procede todo. Así, pues, no hay

fundamento alguno para negar que existan aún la mente y la voluntad

individuales de Gopa, aunque los órganos que esta voluntad y esta mente

se proporcionaron o se crearon para su uso, en cierta época dada, hayan

desaparecido.




Autor.—De eso no tiene V. que convencerme. Yo creo en la inmortalidad

de las almas. Lo que se me hace duro de creer es que ni V. ni nadie las

evoque.




Seelenführer.—Yo no trataba de convencer a V. Quería sólo justificarme

de haber incurrido en contradicción. Por lo demás, V. se convencerá de

mi poder nigromántico. Gopa aparecerá y hablará con V. ahora mismo. No

en vano me apellidan Seelenführer, que equivale en griego a Psicopompo o

conductor de almas, epíteto dado a Hermes, tres veces grande, y a otros

hábiles taumaturgos de la antigüedad.




Autor.—Y dígame V., ¿por qué medio se comunicará Gopa conmigo?




Seelenführer.—Por la perla de los medios. Mi medio es una paisanita

de V., una lozana andaluza, cuyo nombre es Carmela, a quien hallé, cinco

años ha, extraviada en Homburgo, haciendo sortilegios, que no le salían

bien, al rededor de una mesa de treinta y cuarenta. Desde entonces está

conmigo y se ha mediatizado, ejerciendo la mediania de un modo que

no tiene nada de mediano, y sí mucho de nuevo. Yo embargo

magnéticamente su espíritu, y queda su cuerpo como casa deshabitada,

donde el espíritu evocado penetra, se infunde, y, valiéndose de los

órganos de ella, emite la voz con sus pulmones y garganta, y articula

palabras con su boca.




Autor.—Amigo mío, estoy encantado de oírle. Linda invención la de V.

Eso sí que me gusta, y no aquella pesadez de los golpecitos en las mesas

y de la escritura después. Vea yo cuanto antes a Carmela.




Seelenführer.—Aguarde V. un momento. (Hace ciertos ademanes y pases con

las manos, como quien vierte por ellas diez chorros de fluido

magnético.) Ya está Carmela dormida. Ahora evoquemos el espíritu de Gopa

para que se infunda en el lindo cuerpo de Carmela. ¡Gopa! ¡Gopa!




(Se abre la puerta que debe de haber en el fondo, y Gopa aparece, toda

vestida de blanco, muy guapa moza, aunque algo morena, y con los

hermosos, largos y negros cabellos, sueltos por la espalda.)




Gopa.—¿Qué me quieres?




Seelenführer.—Que respondas a lo que este caballero te pregunte.




Gopa.—¿Qué he de responder? No: yo no quiero responder a nadie. Acabas

de herirme, de emponzoñarme el corazón. Hace veinticinco siglos que

gozaba yo con el recuerdo de Sidarta, noble, generoso y enamorado. Su

último casto beso, el de la noche en que se despidió de mí, estaba en lo

íntimo de mi ser como luz celestial que le iluminaba. Todo mi encanto se

destruye ahora. Yo no he vuelto a ver a Sidarta. No he vuelto a saber de

Sidarta en todo este tiempo. ¿Conseguiría su propósito? me he preguntado

a veces. ¿Lograría escaparse de la esfera de la vida y hundirse en el

nirvana? En el mundo de los espíritus me he encontrado con muchos

espíritus, y nunca con el de Sidarta. He aprendido mil verdades. He

conocido el error de Sidarta, pero mi afecto tenía razones para

disculparle. En Capilavastu, allá en el centro de la India, seis siglos

antes de que viniese al mundo Nuestro Señor Jesucristo, nada sabíamos de

Dios; no alcanzábamos que hubiese un Ser omnipotente, bueno,

infinitamente sabio, principio y fin de todas las cosas. Nuestros dioses

eran los astros, los elementos, las fuerzas naturales personificadas;

dioses ciegos, sin amor y sin inteligencia; sin libertad; esclavos del

destino; inferiores a la naturaleza; muy inferiores a toda alma humana.

¿Qué mucho que con este ateismo por deficiencia, con este

desconocimiento infantil del Ser supremo, y movido Sidarta de caridad

sublime, imaginase su absurda aunque benévola doctrina? Pero en la culta

Europa, en el siglo XIX, sabiendo ya cuanto los profetas de Israel han

revelado, cuanto han especulado racionalmente los filósofos de Grecia

sobre Dios personal, y cuanto nos han enseñado el Evangelio y la ciencia

moderna, que de él dimana, es una mala vergüenza hacerse ateos, caer en

la desesperación y retroceder al budismo. Imagina, pues, cuán hondo será

mi dolor cuando en ti, que te llamas ahora el doctor Seelenführer,

acabo de reconocer a mi Sidarta, a mi Sakiamúni y a mi Bagavat, porque

todos estos nombres te dábamos. Tú no caes en ello; pero no lo dudes: tú

fuiste el Buda y quieres volver a serlo. Entonces, como era en sazón

oportuna, fuiste un grande hombre; hoy me pareces un charlatán o un

mentecato, y o te desprecio, o te abomino. Adiós para siempre. Para

siempre acabaron ya nuestros amores.




(El espíritu de Gopa abandona, a lo que puede inferirse, el cuerpo de

Carmela, que cae por tierra como exánime.)




Autor.—¿Qué es esto, amigo Seelenführer? ¿Es verdad o mentira? Si es

burla de Carmela, es burla harto pesada, y si son veras, las veras son

más pesadas aún.




Seelenführer (atolondrado).—¿Si habré sido yo el Buda? ¿Si estaré loco?

¿Si se burlará de mí esta muchacha? (Se acerca a Carmela para levantarla

del suelo.) Está fría como el mármol. ¡Qué desmayo tan horrible! ¿Si

estará muerta? Carmela, Carmela, vuelve en ti.




Carmela

(volviendo de su desmayo y levantándose.)¡Ay, Jesús mío!




Seelenführer.—Muchacha, respóndeme con franqueza. ¿Te has estado

burlando de mí? ¿Qué diabluras son las tuyas?




Carmela.—¿Qué diabluras han de ser sino las que V. hace conmigo y que

al fin han de costarme caras? He tenido una pesadilla feroz; me he caído

redonda en el suelo, y estoy segura de que tengo el cuerpo lleno de

cardenales.




Seelenführer.—¿Y no recuerdas nada de lo que has dicho?




Carmela.—Nada recuerdo. Déjeme V. ahora. Tengo necesidad de descanso.




(Carmela se va.)




Autor.—Mi querido Doctor: yo no sé qué pensar de lo que acabo de ver y

oír; pero, francamente, todos estos pesimismos, ateismos y espiritismos

me parecen malsanos y disparatados.




Seelenführer.—Ya sabía yo que V. pensaba así V. es un metafísico

superficial, burlón y escéptico, que no sabe lo que se pesca.—Usted es

un descreído, anticuado en más de cien años; un discípulo de Voltaire.




Autor.—Seré lo que a V. se le antoje. Aunque no he tomado a Voltaire

por maestro, Voltaire me divierte, y los pesimistas alemanes me aburren.

Voltaire, a pesar del Cándido, no era un pesimista radical. Voltaire,

en el fondo, era tan optimista como Leibnitz, de quien quiso burlarse.

Fácil me sería demostrarlo, si no estuviese de priesa. Y en cuanto al

descreimiento, digo que Voltaire jamás negó con seriedad las más altas

y consoladoras verdades, de que son fundamento la existencia de Dios, su

justicia, su providencia, y la libertad y responsabilidad del hombre. Me

atrevo, por último, a dar por evidente que, si Voltaire hubiera previsto

los abominables y desesperados sistemas de estos últimos tiempos, en vez

de hacer la guerra al cristianismo, se hubiera hecho amigo de los Padres

Jesuitas, hubiera oído una misa diaria, hubiera ayunado una vez por

semana, y se hubiera confesado cada mes un par de veces.

    Juan Valera

    
      [image: Juan Valera]
    

    Juan Valera y Alcalá-Galiano (Cabra, Córdoba, 18 de octubre de 1824-Madrid, 18 de abril de 1905) fue un escritor, diplomático y político español.


    


    Hijo de José Valera y Viaña, oficial de la Marina ya retirado, y de Dolores Alcalá-Galiano y Pareja, marquesa de la Paniega. Tuvo dos hermanas, Sofía y Ramona, además de un hermanastro, José Freuller y Alcalá-Galiano, habido en un primer matrimonio de la marquesa de la Paniega con Santiago Freuller, general suizo al servicio de España.


    


    Estudió Lengua y Filosofía en el seminario de Málaga entre 1837 y 1840 y en el colegio Sacromonte de Granada en 1841. Luego inició estudios de Filosofía y Derecho en la Universidad de Granada. Hacia 1847 empezó a ejercer la carrera diplomática en Nápoles junto al embajador y poeta Ángel de Saavedra, duque de Rivas; allí estuvo dos años y medio aprendiendo griego y entablando una amistad profunda con Lucía Paladí, marquesa de Bedmar, "La Dama Griega" o "La Muerta", como gustaba de llamarla, a quien quiso mucho y que le marcó enormemente. Después, distintos destinos lo llevaron a viajar por buena parte de Europa y América: Dresde, San Petersburgo, Lisboa, Río de Janeiro, Nápoles, Washington, París, Bruselas y Viena. De todos estos viajes dejó constancia en un entretenido epistolario excepcionalmente bien escrito e inmediatamente publicado sin su conocimiento en España, lo que le molestó bastante, pues no ahorraba datos sobre sus múltiples aventuras amorosas. Fue especialmente importante su enamoramiento de la actriz Magdalena Brohan. El 5 de diciembre de 1867 se casó en París con Dolores Delavat. Murió en Madrid el día 18 de abril de 1905.


    


    Colaboró en diversas revistas desde que como estudiante lo hiciera en La Alhambra. Fue director de una serie de periódicos y revistas, fundó El Cócora y escribió en El Contemporáneo, Revista Española de Ambos Mundos, Revista Peninsular, El Estado, La América, El Mundo Pintoresco, La Malva, La Esperanza, El Pensamiento Español y otras muchas revistas. Fue diputado a Cortes, secretario del Congreso y se dedicó al mismo tiempo a la literatura y a la crítica literaria. Perteneció a la época del Romanticismo, pero nunca fue un hombre ni un escritor romántico, sino un epicúreo andaluz, culto e irónico.


    


    Tuvo fama de epicúreo, elegante y de buen gusto en su vida y en sus obras, y fue un literato muy admirado como ameno estilista y por su talento para delinear la psicología de sus personajes, en especial los femeninos; cultivó en ensayo, la crítica literaria, el relato corto, la novela, la historia (el volumen VI de la Historia general de España de Modesto Lafuente y algunos artículos) y la poesía; le declararon su admiración escritores como José Martínez Ruiz, Eugenio D'Ors y los modernistas (una crítica suya presentó a los españoles la verdadera dimensión y méritos de la obra de Rubén Darío).


    


    Ideológicamente, era un liberal moderado, tolerante y elegantemente escéptico en cuanto a lo religioso, lo que explicaría el enfoque de algunas de sus novelas, la más famosa de las cuales continúa siendo Pepita Jiménez (1874), publicada inicialmente por entregas en la Revista de España, traducida a diez lenguas en su época y que vendió más de 100.000 ejemplares; el gran compositor Isaac Albéniz hizo una ópera del mismo título.

  
    Otros textos de Juan Valera

    A Quién Debe Darse Crédito — Cuento

    A Vuela Pluma — Ensayo, Artículo, Crítica

    Algo de Todo — Artículo, Ensayo, Crítica

    Asclepigenia — Teatro, Diálogo

    Bagajes — Cuento

    Bondad de la Plegaria — Cuento

    Cartas Americanas — Ensayo, Literatura

    Charadas — Cuento

    Conversión de un Heterodoxo — Cuento

    Cuento Soñado — Cuento

    Cuentos y Chascarrillos Andaluces — Cuentos, Colección

    Cuentos y Diálogos — Cuentos, Diálogos, Teatro, Colección

    De los Escarmentados Nacen los Avisados — Cuento

    De Varios Colores — Cuentos, Colección

    Doña Bishodie — Cuento

    Doña Luz — Novela

    El Animal Prodigioso — Cuento

    El Bermejino Prehistórico — Cuento

    El Caballero de Azor — Cuento

    El Caballero del Azor — Cuento

    El Canto Gangoso — Cuento

    El Cautivo de Doña Mencía — Cuento

    El Cocinero del Arzobispo — Cuento

    El Cocinero del Arzobispo — Cuento

    El Comendador Mendoza — Novela

    El Doble Sacrificio — Cuento

    El Doble Sacrificio — Cuento

    El Duende-Beso — Cuento

    El Espejo de Matsuyama — Cuento

    El Famoso Cantor Madureira — Cuento

    El Gitano Teólogo — Cuento

    El Gloria Patri — Cuento

    El Hechicero — Cuento

    El Maestro Raimundico — Cuento

    El Padre Postas — Cuento

    El Pájaro Verde — Cuento

    El Pescadorcito Urashima — Cuento

    El Portugués Filólogo — Cuento

    El Portugués que Llegó a Cádiz — Cuento

    El San Vicente Ferrer de Talla — Cuento

    El Sr. Nichtverstehen — Cuento

    El Superhombre y Otras Novedades — Artículo, Crítica

    El Último Pecado — Cuento

    Elocuencia Vizcaína — Cuento

    Estragos de Amor y Celos — Teatro, Drama

    Extraña Manutención Militar — Cuento

    Fecundidad de la Memoria — Cuento

    Garuda o la Cigüeña Blanca — Cuento

    Genio y Figura — Novela

    Interpretación de un Texto Latino — Cuento

    Juanita la Larga — Novela

    La Buena Fama — Novela corta

    La Col y la Caldera — Cuento

    La Confesión Reiterada — Cuento

    La Cordobesa — Ensayo

    La Karaba — Cuento

    La Muñequita — Cuento

    La Reina Madre — Cuento

    La Virgen y el Niño Jesús — Cuento

    Las Castañas — Cuento

    Las Gafas — Cuento

    Leyendas del Antiguo Oriente — Novela corta

    Los Cordobeses en Creta — Cuento

    Los Emigrantes — Cuento

    Los Santos de Francia — Cuento

    Los Telefonemas de Manolita — Cuento

    Manifestaciones de Duelo del Rey de Portugal — Cuento

    Milagro de la Dialéctica — Cuento

    Morsamor — Novela

    Nuevas Cartas Americanas — Ensayo, Literatura

    Parsondes — Cuento

    Pasarse de Listo — Novela

    Pepita Jiménez — Novela

    Por No Perder el Respeto — Cuento

    Quien No te Conozca que te Compre — Cuento

    Santa — Cuento, poesía

    Un Poco de Crematística — Ensayo

    Un Refrán Mal Aplicado — Cuento

  OEBPS/Images/cover00020.jpeg
Juan Valera

Dialogo filosofico en
tres cuadros

textos.info

biblioteca digital abierta





OEBPS/Images/image00019.jpeg





